
WORTHAUS TRANSKRIPT

RECHTFERTIGUNG UND VERSÖHNUNG: ZWEI
ZENTRALE ACHSEN IN DER PAULINISCHEN
THEOLOGIE | 15.5.2
https://worthaus.org/mediathek/rechtfertigung-und-versoehnung-zwei-zentrale-achsen-in-der-paulinischen-
theologie-15-5-2/ 

Datum | 7. Juni 2025 Referent | Prof. Dr. Jens Schröter

Dauer | 01:22:42 Seminar | Worthaus 13 – Tübingen

Paulus scheint es uns einfach zu machen: Wir müssen nichts tun, nur an Gott und
Jesus glauben, dann passt das schon alles – egal wie wir leben, egal ob wir
sündigen.

Zeitstempel Inhalt Transcript

00:00 Musik In gewisser Weise knüpft das, was ich sagen will, an an Kati Ehrensbergers
Vortrag über Kontinuität, Kontinuität, Verhältnis des Paulus zum Judentum oder
anders gesagt Paulus im Judentum seiner Zeit, was ja ein wichtiges Thema der
gegenwärtigen Paulusforschung ist. Und Kati Ehrensberger hat ja dazu eben unter
diesen Stichworten Kontinuität und Diskontinuität einiges ausgeführt. Und ich werde
das jetzt mit einem spezifischen Aspekt fortsetzen, nämlich die Frage, was
Rechtfertigung und Versöhnung bei Paulus bedeutet. Und beginne mal mit einer
Bemerkung, mit einer sprachlichen Bemerkung, nämlich mit der, dass diese beiden
Begriffe,

Dieses Transkript wurde mit KI generiert und kann Fehler enthalten.

© 2026 Worthaus e. V.

https://worthaus.org/mediathek/rechtfertigung-und-versoehnung-zwei-zentrale-achsen-in-der-paulinischen-theologie-15-5-2/
https://worthaus.org/mediathek/rechtfertigung-und-versoehnung-zwei-zentrale-achsen-in-der-paulinischen-theologie-15-5-2/


WORTHAUS TRANSKRIPT

01:07 die ja in der Forschung, in der Paulusforschung, in der Paulusinterpretation eine
wichtige Rolle spielen, bei Paulus selber gar nicht vorkommen. Der Begriff
Rechtfertigung wird bei ihm durch, also der deutsche Begriff Rechtfertigung wird bei
ihm durch bestimmte griechische Begriffe, die Gerechtigkeit oder gerecht gemacht
werden oder Rechtstat oder derartige Termini beschrieben. Aber das deutsche Wort
Rechtfertigung hat eigentlich im Griechischen so keine Entsprechung. Das Wort
Versöhnung hat schon eine Entsprechung, aber diese Entsprechung, also dieses
Nomen, dieses Substantiv Versöhnung, der griechische Begriff dafür wäre
Katalange, der kommt bei Paulus nicht vor.

02:02 Also Paulus verwendet hier das Verb katalasen, also versöhnen oder versöhnt
werden, versöhnt sein, aber nicht den Begriff Versöhnung, also nicht das Nomen
Versöhnung. Also ich sage das deshalb am Anfang, um deutlich zu machen, dass
das zwei Interpretationskategorien sind, mit denen man dasjenige beschreibt, was
Paulus mit dieser Rede, die eben mit diesen Begriffen eingefangen werden soll,
verbindet. Eine zweite Bemerkung, die ich an den Anfang stellen will, ist die, dass es
bei Paulus bei diesen Begriffen, bei beiden Begriffen nicht um eine ethische Theorie
geht. Das hatte ich gestern schon mal angedeutet. Also Rechtfertigung oder
Versöhnung ist nichts, was etwas über die Ethik besagt. Das ist deshalb wichtig, weil
das mitunter missverstanden werden kann und auch wurde, nämlich in der Weise,
dass man sagt,

03:08 ja, also wir werden nicht aus Werken gerecht, also wir müssen nichts tun. Also wir
werden gerecht, ohne dass wir was tun müssen. Das ist ein grobes Missverständnis
dessen, was Paulus sagen will damit, was schon dadurch deutlich wird, dass er fast
nie nur von Werken, sondern immer von Werken des Gesetzes spricht. Übrigens eine
Wendung, die nur in zwei Zusammenhängen, nur im Gallater und im Römerbrief
vorkommt. Und wenn er einmal auch nur von den Werken spricht, das kommt auch
mal vor, aber da meint er genau dasselbe. Also er meint damit Werke des Gesetzes.
Und Werke des Gesetzes ist eine Beschreibung bei Paulus, die sich auf die Thora
bezieht. Also das ist ja eben bei Katy Ironsberger auch schon deutlich geworden.
Also es geht nicht einfach darum, dass man etwas tut oder nicht tut, sondern es
geht um eine bestimmte Verhaltensweise in Bezug auf die Thora. Also keine
ethische Theorie,

04:08 sondern beide Begriffe, sowohl Rechtfertigung als auch Versöhnung, gehören bei
Paulus in die Lehre darüber, wie der Mensch das Heil Gottes bekommen kann. Und
dieses wird immer ausgelöst durch ein Handeln Gottes. Das will Paulus damit
sagen. Also wie der Mensch gerecht wird vor Gott oder wie er mit Gott versöhnt wird,
das wird immer durch ein Handeln Gottes verursacht oder vollzogen und nie durch
den Menschen selber. Und deswegen kommen diese Begriffe sowohl die mit der
Gerechtigkeit des Menschen vor Gott, als auch die Begriffe des Versöhntseins des
Menschen oder Versöhntwerdens des Menschen mit Gott bei Paulus immer im
Passiv vor, wenn sie den Menschen beschreiben. Also der Mensch wird gerecht
gemacht. Dieses griechische Verb, die kaiustai heißt der griechische Begriff dafür,
also der passive Begriff dafür,

Dieses Transkript wurde mit KI generiert und kann Fehler enthalten.

© 2026 Worthaus e. V.



WORTHAUS TRANSKRIPT

05:17 der wird bei Paulus dafür verwendet, was der Mensch ist in Bezug auf die
Gerechtigkeit. Nämlich der Mensch ist in Bezug auf die Gerechtigkeit immer ein
Gerechtgemachter, ein von Gott gerecht gemachter. Und das gilt im Blick auf das
Versöhnen genauso. Also der Mensch ist immer einer, der mit Gott versöhnt wird.
Das ist auch ganz wichtig, um das bei Paulus zu verstehen. Beides sowohl das
Gerechtwerden als auch das Versöhntwerden ist aus der Perspektive des Menschen
immer etwas, was an ihm geschieht, was er aber nicht selber bewirkt. Das ist an
einer Stelle insbesondere wichtig, nämlich im zweiten Korintherbrief, wo Paulus von
dem dazu auffordert, dass sich die Menschen versöhnen lassen mit Gott.

06:07 Lasst euch versöhnen mit Gott. Das ist ein passiver Imperativ. Der darf niemals so
übersetzt werden wie versöhnt euch mit Gott. Das ist ganz zentral. Damit wären
nämlich die Punkte völlig verdorben dessen, was Paulus da sagen will. Er will dort
nämlich an der Stelle sagen, lasst euch ein darauf, dass Gott euch mit sich selber
versöhnen will. Also lasst euch auf dieses Versöhnungsangebot Gottes ein. Das ist
für die Art und Weise, wie Paulus davon spricht, dass Menschen gerecht werden und
dann eben gerecht sind als Gerechtgemachte. Und dass sie versöhnt sind, eben als
solche, die Gott mit sich versöhnt hat. Diese Art, davon zu reden, ist für Paulus ganz
entscheidend. Und das muss man beachten, dass er in dieser Weise davon spricht.
Also es gehört nicht in die Ethik, sondern es gehört in die Rede davon, wie Menschen
in ein Verhältnis zu Gott gesetzt werden,

07:11 indem sie als Geredete dann bereits leben. Die Ethik ist eine Folge daraus. Als von
Gott gerechtgemachte und als mit Gott versöhnte. Paulus könnte auch sagen als
Geheiligte. Oder er kann sogar sagen, dass man schon gerettet ist. Alles dieses ist
bereits geschehen für diejenigen, die an Jesus Christus glauben. Und das, wie sie
jetzt leben sollen, ist eine Folge daraus, ist eine Konsequenz daraus. Das ist für
Paulus natürlich nicht einfach egal. Also es gibt natürlich eine Ethik bei Paulus, aber
diese Ethik würde er nicht mit diesen Begriffen beschreiben. Also er würde nicht
sagen, ihr sollt die Gerechtigkeit tun. Das ist deshalb zu beachten, weil es sowohl in
jüdischen als auch in christlichen Texten auch andere Weisen gibt,

08:05 das auszudrücken, was Menschen tun sollen. Es gibt nämlich sowohl jüdische Texte
als auch christliche Texte, auch neustestamentliche Texte, die durchaus von dem
Tun der Gerechtigkeit sprechen. Das ist deshalb kein Gegensatz zu Paulus, denn
auch zum Beispiel in Matthäus Evangelium kommt das vor oder in der
Apostelgeschichte kommt das vor, dass von dem Tun der Gerechtigkeit die Rede ist.
Damit ist in der Sache nichts anderes gemeint als das, was Paulus als die Ethik der
Christusglaubenden beschreibt. Nur man kann es eben in der jüdischen Tradition
auch ausdrücken, dass man die Gerechtigkeit tut als etwas, was auf Gott und seine
Ordnung und seinen Bund antwortet. Man lebt in der Ordnung Gottes und man lebt in
der von seiner Gerechtigkeit bestimmten Ordnung. Und wenn man sich daran hält,
dann tut man eben die Gerechtigkeit.

Dieses Transkript wurde mit KI generiert und kann Fehler enthalten.

© 2026 Worthaus e. V.



WORTHAUS TRANSKRIPT

09:02 Das ist also etwas, was durchaus terminologisch auch begegnet, aber eben nicht bei
Paulus. Paulus würde das so nicht ausdrücken, sondern er reserviert diese Begriffe,
diese Begrifflichkeiten eben von der Gerechtigkeit und von der Versöhnung für
diesen Bereich, den ich gerade beschrieben hatte. Also Gott handelt an den
Menschen und er macht sie zu Gerechten und er macht sie zu Versöhnenden. Nun
muss man einen weiteren Aspekt in den Blick nehmen, nämlich dieses Reden von
der Gerechtigkeit und von dem Gerecht gemacht werden der Menschen kommt bei
Paulus in ganz bestimmten Zusammenhängen vor. Es kommt nicht in allen Briefen
vor, sondern es kommt nur in drei Briefen vor. Im Philippabrief in einem bestimmten
Zusammenhang und im zweiten Korintherbrief in einem bestimmten
Zusammenhang.

10:03 Und an einer Stelle nur, eigentlich nur an einer relativ kurzen Stelle, in dem
Zusammenhang, den ich eben schon mal genannt hatte. Und dann vor allem im
Galaterbrief und im Römerbrief. Der zweite Korintherbrief ist für diese Frage nicht so
entscheidend. Vor allem für die Lehre von der Gerechtigkeit, für das Reden von der
Gerechtigkeit sind vor allem der Philippabrief und der Galaterbrief und der
Römerbrief entscheidend. Die Rede von der Versöhnung kommt bei Paulus nur in
zwei Briefen vor, nämlich zum einen im zweiten Korintherbrief, im zweiten Korinther
5 und zum anderen im Römerbrief, in Römer 5. Nur an diesen beiden Stellen
gebraucht Paulus diese Terminologie von der Versöhnung, also eben nicht
Versöhnung, sondern das Versöhnen. Also dass man eben mit Gott versöhnt wird.
Dass das in diesen Briefen vorkommt, also wie gesagt, die Rede von der
Rechtfertigung, wenn wir das mal so nennen wollen, im Philippabrief und im
Galaterbrief und im Römerbrief, ist kein Zufall.

11:10 Sondern es weist auf einen bestimmten Zusammenhang hin, in dem Paulus auf
diese Frage der Rechtfertigung, des Gerechtwerdens, des Gerechtgemachtwerdens
durch Gott zu sprechen kommt. Darauf komme ich gleich nochmal zurück. Aber
bevor ich darauf zurückkomme, will ich zu dieser Terminologie noch folgende
Bemerkung machen. Dieser ganze Vorstellungskomplex von der Gerechtigkeit, von
Gerechtsein oder Gerechtwerden oder Gerechtgemachtwerden hat natürlich einen
Anklang an juridische Vorstellungen. Also wenn Gerechtigkeit herrscht, dann
herrscht ein Verhältnis, in dem sich die Seiten, die davon betroffen sind, in einer
intakten Beziehung befinden. Und genau das ist damit auch gemeint.

12:10 Und diese intakte Beziehung kann verletzt werden. Sie kann für Paulus nur von
Seiten des Menschen verletzt werden. Gott kann nicht ungerecht sein. Das würde
Paulus mit der gesamten jüdischen Tradition sagen. Gott ist nicht ungerecht,
sondern Gott ist per se gerecht. Und seine gerechte Ordnung ist auch diejenige, die
in der Welt vorherrscht. Das widerspricht natürlich dann oft der faktischen Situation,
in der sich Menschen vorfinden, nämlich dass es auf der Welt nicht gerecht zugeht.
Eine Situation, die wir natürlich immer schon haben in der Menschheitsgeschichte
bis heute und die auch für Israel galt und gilt. Dass auch Israel als Gottes
auserwähltes Volk nicht immer in einer Situation lebte, in der es sich als das Volk
Gottes verstehen konnte, was in Gottes gerechter Ordnung lebt.

Dieses Transkript wurde mit KI generiert und kann Fehler enthalten.

© 2026 Worthaus e. V.



WORTHAUS TRANSKRIPT

13:14 Diese Ordnung war und ist oft gestört. Zu Zeiten des Paulus war das auch nicht
anders. Zum Beispiel dadurch, dass Israel das Land faktisch verloren hatte, weil es
unter einer Fremdherrschaft lebte. Zu Zeiten des Paulus eben unter der Herrschaft
der Römer. Und dass das Volk in der Verstreuung lebte und immer noch lebt. Also
die gerechte Ordnung war und ist aus der jüdischen Perspektive gestört. Die
Konsequenz daraus ist nicht die, dass Gottes gerechte Ordnung nicht existiert,
sondern die Konsequenz daraus ist für Paulus und viele andere Juden seiner Zeit,
dass Gott diese gerechte Ordnung durchsetzen wird. Das wird in der Zukunft sein,
wenn wir es in der Gegenwart nicht sehen können, dann wird es in der Zukunft sein.
Also Gott wird sein Gericht halten und er wird in diesem Gericht die Sünder bestrafen
und die Gerechten, die sich an seine Weisung halten, belohnen.

14:16 Diese Vorstellung findet sich in vielen jüdischen Texten. Wir nennen sie manchmal
auch apokalyptische Texte. Mit apokalyptisch ist dabei gemeint, sie interpretieren
die Geschichte in der Weise, dass trotz der gegenwärtigen Ungerechtigkeit, die
herrscht, die Durchsetzung von Gottes gerechter Ordnung nicht in Frage steht. Sie
wird nur in der Zukunft geschehen und wir warten darauf, dass Gott seine gerechte
Ordnung durchsetzen wird. Diese Texte dienen dazu, Menschen zu ermutigen, trotz
der Erfahrung gegenwärtiger Ungerechtigkeit an dem Glauben an Gott und an seiner
Weisung festzuhalten. Und diese Vorstellung von Gott und seiner gerechten
Ordnung, die ist für Paulus eine entscheidende.

15:10 Das kann man auch oft sehen, dass er von Gott und von seinem Gericht sprechen
wird und dieses gerechte Richten Gottes für Paulus eine ganz zentrale Kategorie und
eine ganz zentrale Vorstellung ist. Also Gott setzt seine gerechte Ordnung in der
Welt durch. Nun gibt es bei Paulus eine entscheidende Veränderung gegenüber den
jüdischen Texten und diese Veränderung ist die, dass Gott durch sein Handeln in
Jesus Christus bereits seine gerechte Ordnung in der Welt aufgerichtet hat für
diejenigen, die an Jesus Christus glauben. Und deshalb ist die Konsequenz für
Paulus daraus, dass man durch den Glauben an Jesus Christus bereits jetzt gerecht
werden kann. Nun kann man sagen, dann lebt man immer noch in der ungerechten
Welt, man lebt immer noch unter den Bedingungen dieser Welt.

16:08 Das ist Paulus natürlich auch nicht unbekannt gewesen und er beschreibt es aber
dennoch so, dass man als bereits Gerechtfertigter in der gegenwärtigen Welt lebt
und darauf wartet, dass dieses noch auf der ganzen Welt durchgesetzt werden wird.
Also man kann sagen, was in diesen Texten, die ich eben als apokalyptische Texte
bezeichnet habe, als das Gericht Gottes in der Zukunft beschrieben wird, ist für
Paulus etwas, was bereits in der Gegenwart geschehen ist. Gott hat bereits durch
sein Handeln in Jesus Christus die Sünde und die Ungerechtigkeit beseitigt. Er hat
bereits jetzt die Möglichkeit geschaffen, dass man vor Gott gerecht ist, weil man
nämlich durch den Glauben an Jesus Christus gerecht gemacht wird und deshalb in
neuer Weise lebt. Das gehört dann alles in den Bereich der Beschreibung dessen,
wie man jetzt als an Jesus Christus glaubender Mensch lebt und eben auf die
endgültige Offenbarung von Gottes gerechter Ordnung wartet.

Dieses Transkript wurde mit KI generiert und kann Fehler enthalten.

© 2026 Worthaus e. V.



WORTHAUS TRANSKRIPT

17:13 Also diese Modifikation der Vorstellung von Gottes gerechtem Gericht bei Paulus,
die muss man auch zugrunde legen, die muss man auch in den Blick nehmen, weil
sie eben eine spezifische Version dieses Redens von Gottes gerechtem Gericht
bedeutet. Und schließlich, bevor ich dann darauf näher eingehe, also bevor ich auf
diese genannten Texte etwas näher eingehe, noch eine wichtige Vorbemerkung oder
noch eine wichtige Bemerkung zu diesem Teil, mit dem ich mich zunächst an das
Thema annähern will. Eine wichtige Überzeugung des Paulus ist, dass alle
Menschen vor Gott Sünder sind, unterschiedslos und zwar unabhängig davon, ob sie
Juden oder nicht Juden sind.

18:07 Diese Überzeugung entwickelt er im Diskurs mit anderen, vor allem mit anderen
jüdischen, judenchristlichen Missionaren, also jüdischen Menschen, die auch vom
Glauben an Jesus Christus gekommen waren. Da komme ich gleich noch mal darauf
zurück. Und diese Überzeugung bedeutet für ihn zugleich, dass alle Menschen,
unabhängig davon, ob sie Juden oder nicht Juden sind, der Herrlichkeit, der Doxa,
wie Paulus mit diesem griechischen Wort sagt, ermangeln. Also alle Menschen sind
gegenwärtig nicht in dem Zustand des Gerechtseins vor Gott, sondern sie müssen
erst von Gott gerecht gemacht werden. Und an dieser Stelle ist das, was man mit
Rechtfertigungslehre bezeichnen kann, etwas, was deutlich macht, dass für Paulus
diese Rechtfertigung den Unterschied zwischen Juden und nicht Juden aufhebt.

19:12 Kein Mensch kann vor Gott gerecht sein. Dass kein Mensch vor Gott gerecht sein
kann, ist nun auch keine Erfindung von Paulus. Er ist nicht der Erste, der sagt, also
niemand kann vor Gott gerecht sein. Diese Überzeugung gibt es in jüdischen Texten
auch. Also wir haben Texte, jüdische Texte, zum Beispiel aus dem Kumran, in denen
genau dieses auch gesagt wird. Kein Mensch kann vor dir, oh Gott, bestehen. Nur du
bist gerecht allein. Das ist also nichts, was Paulus irgendwie als eine neue Idee
einführen würde. Aber was bei Paulus neu ist, ist, dass er dieses, dass kein Mensch
vor Gott bestehen kann, mit dem Glauben an Jesus Christus verbindet. Und sagt,
dass deshalb, weil das so ist, weil kein Mensch vor Gott bestehen kann, Gott eine
Möglichkeit geschaffen hat, wie der Mensch gerecht gemacht werden kann.

20:08 In jüdischen Texten wie den eben genannten, also etwa in dieser einen
Kumranschrift, Serek Hayachat, das ist diese, diese Regel, die sich unter den Kumran
Texten findet für das Leben der Gemeinschaft in den Kumran. Dort findet sich eine
ganz ähnliche Aussage und also eben ähnliche Aussage, dass kein Mensch vor Gott
gerecht sein kann. Und die Antwort dort darauf ist, wir können nur auf deine
Barmherzigkeit hoffen. Also man hofft darauf, dass Gott uns unsere Sünden nicht
anrechnet, dass er uns nicht für unsere Sünden bestraft. An dieser Stelle tritt bei
Paulus der Glaube an Jesus Christus in Kraft. Und für Paulus ist eben der Glaube an
daran, dass Gott durch Jesus Christus gehandelt hat, dasjenige, was den Menschen
gerecht macht. Und eine letzte Vorbemerkung noch. Diese Auffassung des Paulus,
dass alle Menschen Sünder sind und kein Mensch vor Gott gerecht ist.

Dieses Transkript wurde mit KI generiert und kann Fehler enthalten.

© 2026 Worthaus e. V.



WORTHAUS TRANSKRIPT

21:19 Diese Auffassung hat er nicht einfach dadurch gewonnen, dass er sich die
Menschen angeguckt hat und hat gesagt, also ihr seid irgendwie alle Halunken und
niemand von euch ist vor Gott gerecht. Sondern das ist eine Überzeugung, zu der er
gelangt ist, weil er Gottes Handeln durch Jesus Christus als eines betrachtet, was
für alle Menschen gilt. Das knüpft in gewisser Weise an dasjenige an, was ich
gestern zu der grundlegenden Überzeugung des Paulus, die er in seiner Zeit in
Antiochia gewonnen hat, gesagt habe. Nämlich, dass das Evangelium nicht nur für
die jüdischen Menschen, sondern auch für die nicht jüdischen Menschen gilt. Das ist
eine wichtige Überzeugung, die Paulus im Grunde von Anfang an hat.

22:07 Das Evangelium muss allen Menschen verkündigt werden. Und deswegen gibt es
auch diese Vereinbarung, dass es durch Petrus und andere an die Juden verkündigt
wird und durch Paulus und seine Mitarbeiter an die Nichtjuden verkündigt wird. Weil
es Gottes Handeln für alle Menschen ist. Das kann man im Römerbrief ganz deutlich
sehen, weil am Anfang des Römerbriefes, also in der grundlegenden These des
Römerbriefes, Paulus sagt, dass das Evangelium die Kraft Gottes zum Heil ist für
alle, die glauben. Oder für jeden, der glaubt. Für den Juden zuerst und auch für den
Griechen. Also das Evangelium ist Kraft Gottes zum Heil für jeden, der glaubt.
Unabhängig davon, ob man Jude oder Grieche ist. Die Konsequenz daraus für
Paulus ist, wenn Gott also zum Heil aller Menschen gehandelt hat, unabhängig
davon, ob sie jüdische oder nicht jüdische Menschen sind, dann heißt es, dass sie
ohne dieses Handeln Gottes alle Sünder sind. Sonst hätten sie dessen nicht bedurft.

23:12 Und so rum funktioniert auch das Argument im Römerbrief. Also Paulus sagt
zunächst, das Evangelium ist Kraft Gottes für jeden, der glaubt. Für den Juden zuerst
und auch für den Griechen. Denn in ihm, im Evangelium, ist die Gerechtigkeit Gottes
offenbart worden. Also im Evangelium ist die Gerechtigkeit Gottes offenbart für
jeden, der glaubt. Das heißt, unabhängig von dieser Offenbarung der Gerechtigkeit
Gottes im Evangelium, haben die Menschen diese Gerechtigkeit nicht, also sind sie
alle Sünder. Und genau das ist dann auch die Fortsetzung im Römerbrief. Er
beschreibt dann nämlich, in welcher Weise alle Menschen Sünder sind. Und dieser
nächste Abschnitt im Römerbrief, der ist ganz allgemein für alle Menschen gültig.
Unabhängig davon, ob sie Juden oder nicht Juden sind. Also dieses muss man
zunächst beachten, wenn man sich mit dieser Frage Rechtfertigung,
Rechtfertigungslehre, Gerechtigkeit bei Paulus beschäftigt.

24:13 Das ist etwas, was für alle Menschen gilt. Das wäre die eine wichtige Konsequenz
bei Paulus. Und zum anderen etwas, was an den Glauben an Jesus Christus
gebunden ist. Weil Gott durch sein Handeln durch Jesus Christus diese Situation
verändert hat, dass alle Menschen vor ihm nicht gerecht sein können. Wenn wir jetzt
also dafür auf diese Texte etwas näher eingehen, dann will ich zunächst zu dem
Philippabrief kommen. In Philippa 3, das ist die erste Stelle, also im dritten Kapitel
des Philippabriefes, da findet sich ein erster Zusammenhang, in dem Paulus auf
diese Frage Gerechtigkeit und woher kommt die Gerechtigkeit eingeht. Der
Zusammenhang hier im Philippabrief ist derjenige, dass sich Paulus mit anderen
Missionaren, missionierenden Leuten auseinandersetzt.

Dieses Transkript wurde mit KI generiert und kann Fehler enthalten.

© 2026 Worthaus e. V.



WORTHAUS TRANSKRIPT

25:11 Das kommt in mehreren Briefen bei Paulus vor, genauer gesagt in drei Briefen,
nämlich im Philippabrief, im zweiten Korintherbrief und im Galaterbrief. In allen drei
Briefen setzt sich Paulus mit Konkurrenzmissionaren auseinander. Nämlich mit
Leuten, die auch wie er selber Juden sind und die auch das Evangelium verkündigen.
Aber auf eine andere Weise, als er das getan hat. Sie verkündigen es nämlich so,
dass sie sagen, als Nichtjuden, die ihr zum Glauben an Jesus Christus kommt,
müsst ihr auch die Regeln des jüdischen Lebens beachten. Also ihr müsst euch
beschneiden lassen, das ist vor allem das wichtige Thema im Galaterbrief. Und ihr
müsst euch auch an andere jüdische Regeln, etwa die Einhaltung des Sabbats halten
und an Speisevorschriften.

26:09 Das sind vor allem die Themen, die in den Paulusbriefen wichtig sind. Denn diese
Kontroverse zwischen Paulus einerseits und diesen anderen Missionaren
andererseits ist insofern nicht erstaunlich, als, wie ich gestern schon mal gesagt
hatte, es immer unstrittig war, dass zum Glauben an Jesus Christus auch der Glaube
an den Gott Israels gehört. Also man kann als Nichtjude nicht zum Glauben an Jesus
Christus kommen und nicht zum Glauben an den Gott Israels. Das ist für Paulus und
alle anderen völlig ausgeschlossen. Das wird in seinen Briefen an mehreren Stellen
deutlich, dass seine Verkündigung immer darauf zielt, zu sagen, ihr müsst euch von
eurem früheren Glauben abwenden, von dem Glauben an die Götzen, wie Paulus
sagen würde, oder an Götter, die in Wahrheit gar keine Götter sind. Von denen müsst
ihr euch abwenden. Und ihr müsst zum Glauben an den wahren und lebendigen Gott
kommen und an seinen Sohn Jesus Christus.

27:16 Und dieser zweite Teil, der ist nun derjenige Teil, der das, wenn wir es mal ganz
pauschal sagen wollen, das christliche Bekenntnis von dem jüdischen Bekenntnis
unterscheidet, perspektivisch. Das ist jetzt so im Blick auf Paulus ein bisschen
schräg formuliert, weil Paulus nicht sagen würde, es gibt ein christliches und ein
jüdisches Bekenntnis, sondern Paulus würde sagen, das Bekenntnis zu dem Gott
Israels muss jetzt eigentlich dasjenige zu Jesus Christus einschließen. Das sagt er
auch ausdrücklich an mehreren Stellen. Soweit bestand durchaus Einigkeit. Aber
weil es so ist, dass der Glaube an Jesus Christus immer auch Glaube an den Gott
Israels ist, stellte sich natürlich die Frage, was bedeutet das für das Leben? Wenn wir
an den Gott Israels glauben, was bedeutet es für unsere Lebenspraxis? Müssen wir
uns dann nicht auch an die Torah halten? Und die näher liegende Antwort war,
natürlich müssen wir uns dann auch an die Torah halten.

28:16 Und das haben eben auch diese konkurrierenden Missionare, die ich gerade genannt
hatte, so vertreten. Und es wurde sicher auch von vielen anderen so vertreten. Also
die eigentlich ungewöhnliche Lösung ist die, die Paulus vertritt. Nämlich, dass er
sagt, ihr könnt zum Glauben an den Gott Israels kommen und an Jesus Christus,
aber ihr müsst euch nicht mehr an die Torah halten. Beziehungsweise, präziser
müsste man sagen, ihr müsst euch auf andere Weise an die Torah halten. Also
Beschneidung etwa ist nicht mehr das integrierende Merkmal für den Glauben an
den Gott Israels und an Jesus Christus. Deswegen wehrt Paulus es durchaus
vehement ab, dass Heiden, also nicht-jüdische Menschen oder nicht-jüdische
männliche Menschen dazu genötigt werden sollen, sich beschneiden zu lassen.

Dieses Transkript wurde mit KI generiert und kann Fehler enthalten.

© 2026 Worthaus e. V.



WORTHAUS TRANSKRIPT

29:13 Das wehrt er dezidiert ab. Er wehrt auch ab, dass diesen nicht-jüdischen Menschen
jüdische Speisevorschriften gezwungen werden. Der Punkt dabei für Paulus ist nicht,
dass jüdische Menschen sich an so etwas halten. Paulus sagt nirgendwo, dass
jüdische Menschen, wenn sie zum Glauben an Jesus Christus kommen, nicht mehr
den Sabbat halten sollen. Oder sich nicht mehr an die jüdischen Speiseregeln halten
sollen. Oder dass sie ihre männlichen Kinder nicht mehr beschneiden lassen sollen.
Solche Aussagen finden sich bei Paulus nie. Der entscheidende Punkt für Paulus ist,
dass diese Einhaltung der jüdischen Regeln nicht mehr der Maßstab ist, der für den
Glauben an Jesus Christus jüdische und nicht-jüdische Menschen miteinander
verbindet. Das ist der entscheidende Punkt.

30:10 Und deshalb wehrt er sich dagegen, dass solche jüdischen Regeln wie eben etwa
Beschneidung, Einhaltung des Sabbats und Speisevorschriften nicht-jüdischen
Menschen aufgenötigt werden. Er sagt, wir haben jetzt einen neuen Maßstab und
dieser neue Maßstab ist zunächst ganz allgemein gesagt der Glaube an Jesus
Christus. Also der Glaube ist das Merkmal, der Glaube an Jesus Christus, wie
gesagt, immer einschließlich des Glaubens an Gott oder umgekehrt der Glaube an
Gott und Jesus Christus. Das ist dasjenige Merkmal, was uns miteinander verbindet.
Das vollzieht sich de facto nicht nur darin, dass man sagt, ich glaube an Gott und
Jesus Christus, sondern das hat natürlich dann auch praktische Konsequenzen.
Etwa, dass man sich taufen lässt und durch die Taufe seine Zugehörigkeit zur
christlichen Gemeinschaft dokumentiert und dann eben auch in bestimmter Weise
lebt.

31:08 Das gehört alles dazu natürlich für Paulus. Also es gehört nicht nur das Ablegen
eines Bekenntnisses dazu, sondern auch eine bestimmte Lebensweise. Und für
diese, für diese Lebensweise entwickelt Paulus dann seine Ethik. Und diese Ethik ist
deshalb, also aufgrund dessen, was ich gerade ausgeführt hatte, eine, bei der er sich
darum bemüht, Maßstäbe zu entwickeln, die sowohl für jüdische als auch für
nichtjüdische Menschen gelten können. Und das ist natürlich ein Novum. So etwas
gab es nicht in der Antike. Es gab keine Gemeinschaft, zu der Juden und Nichtjuden
gehörten. Das ist ein Novum und deshalb musste Paulus hier auch innovativ sein
und das war er dann auch in den Teilen seiner Briefe, wo er Maßstäbe dafür
entwickelt, wie jüdische und nichtjüdische Menschen gemeinsam leben können. Das
ist also der Kontext. Das ist der Kontext im Philippabrief, den ich gerade genannt
hatte, wo eben Paulus mit solchen konkurrierenden Missionaren zu tun hat. Und es
ist auch der Kontext im Gallaterbrief, wo Paulus ebenfalls mit solchen
konkurrierenden Missionaren zu tun hat.

32:17 Im Philippabrief, um darauf jetzt zurückzukommen, sagt Paulus, den denen
entgegen, also er redet natürlich indirekt mit denen, also er schreibt diesen Brief ja
an die Gemeinde in Philippi, aber in dieser Gemeinde haben eben andere Leute
gewirkt. Und dass sie so gewirkt haben, kritisiert Paulus jetzt. Und er sagt, dass die
sich auf ihre jüdischen Merkmale berufen, eben auf die Beschneidung und so weiter.
Und dass er das aber viel mehr könnte, denn er sei die wahre Beschneidung, sagt
Paulus. Er sei am achten Tage beschnitten, er sei aus dem Stamm Benjamin, er sei
ein Pharisäer. Er habe diese Merkmale alle auch. Also Paulus sagt von sich, ich bin
ein Jude. Das unterscheidet mich überhaupt nicht von denen.

Dieses Transkript wurde mit KI generiert und kann Fehler enthalten.

© 2026 Worthaus e. V.



WORTHAUS TRANSKRIPT

33:12 Aber ich habe erkannt, dass man in Jesus Christus nicht mehr durch die Werke des
Gesetzes gerecht gemacht wird. Also ich strebe nicht mehr, so ist die Formulierung
in Philippa 3. Dort kommt nicht der Ausdruck Werke des Gesetzes vor. Also das ist
das, was er dann in ähnlicher Weise im Galaterbrief und da gebraucht er dann diesen
Begriff. Hier im Philippabrief sagt er, dass er nicht mehr die Gerechtigkeit sucht, die
aus dem Gesetz kommt. Also das ist die Formulierung, die er hier im Philippabrief
gebraucht. Die Gerechtigkeit, die aus dem Gesetz kommt. Was damit gemeint ist, ist
nicht, dass er jetzt plötzlich ganz andere Dinge tut, sondern gemeint ist damit eben
dieser Maßstab. Was ist der verbindliche Maßstab für die Gerechtigkeit? Und das
kann eben nicht mehr dasjenige sein, was bisher den Maßstab für das jüdische Volk
abgegeben hat.

34:11 Und das kann es deshalb nicht mehr sein, weil Gott jetzt in neuer Weise gehandelt
hat. Und zwar in einer Weise, die nicht nur für das jüdische Volk, sondern auch für
die nicht-jüdischen Menschen gilt. Und deshalb bedeutet es, dieses Handeln Gottes
misszuerstehen, aus der Sicht des Paulus, wie immer gesagt, dieses Handeln Gottes
misszuerstehen, wenn man jetzt weiterhin sagt, ja, aber Gottes Handeln an dem Volk
Israel und die Maßstäbe, die er dem Volk Israel gegeben hat, das sind weiterhin die
verbindenden Maßstäbe für alle. Und da würde Paulus sagen, nein, es gibt jetzt
andere Maßstäbe, die für die Glaubenden, für die jüdischen und für die nicht-
jüdischen Glaubenden gelten. Das sind nicht mehr die Maßstäbe, die für das
jüdische Volk gegolten haben. Also das ist die Argumentation, zunächst im
Philippabrief, wie gesagt im dritten Kapitel des Philippabriefes.

35:10 Noch eine Bemerkung dazu zu dieser Stelle im Philippabrief. Wenn Paulus
beschreibt, was er getan hat, wie er gelebt hat, bevor er die Offenbarung Gottes in
Jesus Christus erkannt hat, also wenn er sagt, ich war ein Pharisäer, ich bin am
dritten Tag geschnitten, ich komme aus dem Stern Benjamin und so, also er
beschreibt seine Herkunft, seine jüdische Herkunft ganz eindeutig, dann sagt er dort
auch, ich war in der vom Gesetz geforderten Gerechtigkeit untadelig. Das ist deshalb
wichtig, weil man nicht sagen kann, Paulus hat gesehen, wenn man das von Luther
her interpretiert, man versucht immer gerecht zu werden, aber es gelingt einem nicht
und deshalb hofft man nun auf Gottes Gnade, weil man kann das Gesetz nicht
erfüllen. Das ist nicht so, wie Paulus redet und das ist auch nicht die Sichtweise des
Paulus, sondern Paulus sagt, bis zur Offenbarung Gottes in Jesus Christus

36:15 war das völlig richtig, dass man sich an das Gesetz gehalten hat, natürlich. Und das
konnte man auch, das war auch kein Problem und man ist daran auch nicht
gescheitert. Paulus sagt selber, ich war untadelig, ich habe keinen Fehler gemacht in
der vom Gesetz geforderten Gerechtigkeit. Aber angesichts der neuen Erkenntnis,
dass Gott jetzt in anderer Weise gehandelt hat, verändert sich auch die Sichtweise
darauf, woher kommt Gerechtigkeit. Bis dahin war es also die Weisung Gottes, dass
man sich eben an die Thora hält, aber jetzt gibt es eine neue Weisung. Und diese
Weisung ist eben der Glaube an Jesus Christus, durch den Gott Gerechtigkeit
geschaffen hat. Und das hat Paulus erkannt und das wirft er diesen anderen, seinen
konkurrierenden Missionaren vor, dort im Philippabrief, dass die diese Einsicht nicht
realisieren,

Dieses Transkript wurde mit KI generiert und kann Fehler enthalten.

© 2026 Worthaus e. V.



WORTHAUS TRANSKRIPT

37:10 dass die diese Erkenntnis Jesu Christi, also von der Erkenntnis spricht Paulus dort,
es ist eine Erkenntnis, man muss das verstehen, dass Gott jetzt in neuer Weise
gehandelt hat, dass die diese Erkenntnis nicht haben. Deshalb also kann man hier im
Philippabrief bereits sehen, dass Paulus diese Frage der Gerechtigkeit, Gerechtigkeit
aus dem Gesetz oder Gerechtigkeit durch den Glauben an Jesus Christus, im
Zusammenhang dieser Auseinandersetzung mit anderen Juden, die auch an Jesus
Christus glauben, dort führt er diese Auseinandersetzung, also diese anderen teilen
mit ihm, dass sie auch Juden sind und sie teilen mit ihm, dass sie auch an Jesus
Christus glauben, aber sie verstehen dasjenige, was passiert ist mit der Offenbarung
Gottes in Jesus Christus aus der Sicht des Paulus nicht in der richtigen Weise. Das
ist also der erste Zusammenhang, in dem Paulus auf diese Frage kommt. Der zweite
Zusammenhang, der uns noch näher in diese Thematik hineinführt, ist der
Galaterbrief.

38:18 Und der Galaterbrief ist davon bestimmt, dass sich Paulus auch mit Leuten
auseinandersetzt, die in den galatischen Gemeinden, die Paulus selber gegründet
hat, nach ihm gewirkt haben. Also das war in Philippi ähnlich. Die sind offenbar
später als Paulus in diese Gemeinden gekommen und haben da auch gewirkt und
haben da eine andere Auffassung über das Evangelium vertreten als Paulus. Und er
reagiert sehr schroff und sehr polemisch darauf. Der Galaterbrief ist der
polemischste Brief des Paulus. Er reagiert dort sehr, sehr scharf auf diese Leute,
weil die offenbar in den galatischen Gemeinden Einfluss gewonnen haben.

39:05 Die Leute in den galatischen Gemeinden waren selber Heidenchristen und sie haben
sich dann offenbar davon überzeugen lassen, dass sie sich auch ins Judentum
integrieren sollen. Und darauf reagiert Paulus im Galaterbrief. Und er reagiert darauf
zunächst dadurch, dass er sagt, ich habe früher selber, ich gehörte selber zum
Judentum, also was er im Philippa-Brief auch sagt, ich habe selber im Judentum
gelebt und dann hat mir Gott seinen Sohn offenbart. Das heißt nicht, dass er das
Judentum verlassen hat, sondern es bedeutet, dass man die jüdischen Traditionen
und Schriften in neuer Weise verstehen muss. Also Gott hat ihm seinen Sohn
offenbart, damit er ihn unter den Heiden verkündigt. Das beschreibt Paulus im
Galaterbrief und damit will er zunächst deutlich machen, dass dasjenige, was er
verkündigt, nicht irgendwas ist, nicht eine fixe Idee, die ihm mal gekommen ist,

40:06 sondern dass das der Auftrag Gottes an ihn ist. Gott hat ihm seinen Sohn offenbart,
damit er ihn unter den Heiden verkündigt. Also Paulus ist ein direkt von Gott
beauftragter Apostel, der das Evangelium unter den Heiden verkündigt. Also das ist
sozusagen, wenn Sie so wollen, ein Autoritätsargument. Ein zweites wichtiges
Argument ist, dass Paulus im Galaterbrief auf dieses Treffen in Jerusalem,
sogenannte Apostelconcil, zu sprechen kommt. Das hatte ich gestern schon mal
erwähnt. Und auch hier ist es kein Zufall, dass Paulus im Galaterbrief auf dieses
Treffen der Jerusalemer und der antiochänischen Apostel zu sprechen kommt. In
Galater 2 ist das. Er kommt nicht darauf zu sprechen, weil er die Galater darüber
informieren will. Also damals haben wir uns übrigens in Jerusalem getroffen.
Sondern er kommt deshalb darauf zu sprechen, weil er sagen will, die Vereinbarung
war, dass das Evangelium einerseits an die Juden und andererseits an die
Nichtjuden verkündigt wird.

Dieses Transkript wurde mit KI generiert und kann Fehler enthalten.

© 2026 Worthaus e. V.



WORTHAUS TRANSKRIPT

41:18 Also es gibt zweierlei Weisen, die nennt Paulus auch das Evangelium der
Beschneidung und das Evangelium der Unbeschnittenheit. Das sind nicht zwei
Evangelien, sondern es sind zwei Formen, in denen das eine Evangelium Jesu Christi
verkündigt wird. Weil man natürlich Juden was anderes sagen muss als Heiden,
wenn man ihnen das Evangelium verkündigt. Man muss Juden nicht sagen, ihr
müsst euch von euren Götzen bekehren zu dem wahren und lebendigen Gott, weil
sie sowieso schon an Gott glauben. Den Heiden muss man das sehr wohl sagen.
Also was gesagt werden muss, ist sozusagen inhaltlich verschieden. Und Paulus
sagt, damals in Jerusalem haben wir uns, also Kephas und Jakobus und Johannes
auf der einen Seite, also die Leute aus Jerusalem, und Barnabas und Titus und ich
auf der anderen Seite, also die Leute aus Antioch, wir haben uns darauf verständigt,
dass Kephas und die anderen zu den Juden gehen und wir gehen zu den Heiden.

42:14 Diese beiden Formen des Evangeliums stehen also gleichberechtigt nebeneinander.
Das ist der wichtige Punkt für Paulus im Galaterbrief. Beide Formen stehen
gleichberechtigt nebeneinander. Und was die Leute in den galatischen Gemeinden
jetzt tun, also seine konkurrierenden Missionare, was sie dort tun, ist, dass sie das
Evangelium, was eigentlich den Juden verkündigt werden soll, den galatischen
Gemeinden überstülpen wollen. Also sie verraten sozusagen diesen Beschluss, der
damals in Jerusalem gefasst wurde, wo man sich auch darauf verständigt hat, dass
Heiden nicht beschnitten werden müssen. Das erwähnt Paulus ausdrücklich,
deswegen erwähnt er das auch im Galaterbrief. Also was die dort tun, ist eigentlich,
dass sie hinter diese Vereinbarung zurückfallen, die wir damals in Jerusalem
getroffen haben. Das ist also dasjenige, wie er im Galaterbrief zunächst diese
Argumente entwickelt. Und dann gibt es einen weiteren Schritt, nämlich ein
Geschehen, was sich nun nicht in Jerusalem, sondern in Antiochia zugetragen hat.

43:16 Und dieses Geschehen ist folgendes. Der Kephas, also Petrus, Paulus nennt ihn
immer Kephas, dieser Kephas, also mit seinem arameischen Namen, der Kephas
kommt nach Antiochia und ist dort zunächst mit Leuten aus der Gemeinde, zu der
auch nicht-Juden gehörten. Also er hat Tischgemeinschaft mit denen. Und dann
kommen Leute aus Jerusalem, Abgesandte des Jakobus nennt Paulus sie, und die
sagen, also das geht so nicht. Also die Frage der Tischgemeinschaft, die ist
irgendwie nicht geklärt. Sie war auch bei diesem Jerusalemer Treffen nicht geklärt
worden. Und wenn man mit den Heiden zusammen ist, dann verletzt man ja die
jüdischen Reinheitsgebote. Und daraufhin hat sich der Kephas von dieser
Tischgemeinschaft mit den heidnischen Leuten der antiochianischen Gemeinde
zurückgezogen.

Dieses Transkript wurde mit KI generiert und kann Fehler enthalten.

© 2026 Worthaus e. V.



WORTHAUS TRANSKRIPT

44:10 Und das bringt Paulus sehr in Rage. Er sagt nämlich, der Petrus hat geheuchelt oder
der Kephas hat geheuchelt. Erst macht er das und dann sagt er plötzlich, nein, nein,
das darf nicht sein. Also der Kephas ist ein Heuchner. Und an dieser Stelle und
deswegen ist das für die Frage, was denkt Paulus über die Rechtfertigung? Also an
dieser Stelle nämlich führt er dann zum ersten, also es ist in Galater 2, 15 folgende,
an dieser Stelle führt er dann zum ersten Mal aus, in welcher Weise die Unterschiede
zwischen jüdischen und nicht-jüdischen Menschen durch das Gehandeln Gottes in
Jesus Christus aufgenommen werden. Dass das so ist, hatte er ja schon mal im
Zitat seiner antiochianischen Tradition gesagt, in Christus ist weder Jude noch
Grieche. Das kommt im Galaterbrief an einer etwas späteren Stelle. Also das ist
offenbar schon eine ältere Tradition, die Paulus mitbringt. Aber hier in Galater 2, 15
folgende, führt er das aus.

45:12 Also hier denkt er zum ersten Mal darüber nach, was heißt das jetzt eigentlich? Also
dass die Unterschiede aufgehoben sind. Und deshalb führt er dieses da, was er über
Kephas sagt, also der Kephas kam nach Antiochia und so weiter und dann hat er
erst mit den Heiden zusammen gegessen und hat sich davon zurückgezogen. Das
schreibt er alles den Galatern, die waren natürlich da gar nicht dabei, das war ja auch
woanders, aber er schreibt ihm das natürlich aus einem bestimmten Grund, nämlich
um zu sagen, man darf den Heiden nicht die jüdischen Regeln aufzwingen. Und das
ist das, was Petrus dort getan hat. Wenn er sagt, also ich kann mit euch nicht
zusammen essen, ihr müsst euch an die jüdischen Regeln halten, dann zwingt er
ihnen das auf und verletzt damit auch diese Vereinbarung in Jerusalem, bei der er
selber dabei war. Also im Grunde geht aus Galater 2 auch dieser Vorwurf hervor, der
Kephas, der war ja selber dabei in Jerusalem, als wir das beschlossen haben. Und
jetzt verhält er sich plötzlich anders.

46:07 Und dann führt Paulus das, wie gesagt, diesen Vorwurf in folgender Weise fort, dass
er sagt, wir sind Juden. Sehr interessanter Satz. Wir sind Juden und nicht Sünder
aus den Heiden. Also wir, das heißt Kephas und Paulus selber und Barnabas und alle
Juden, die zum Glauben an Jesus Christus gekommen sind. Und dieser, also das
meint hier dieses wir ganz eindeutig. Also wir sind Juden und nicht Sünder aus den
Heiden. Das heißt, dieser Satz hält an dieser Differenzierung aus jüdischer
Perspektive zunächst fest. Er sagt nämlich, was ist der Unterschied zwischen Juden
und Nichtjuden? Die Nichtjuden sind Sünder, weil sie die Thoranisch haben. Sie leben
nicht nach dem Willen Gottes. Sie leben nicht im Bund mit Gott. Das tun wir, das
jüdische Volk und die nicht. Das ist also ganz aus jüdischer Perspektive formuliert.
Und dann geht es weiter, dass Paulus sagt, auch wir, da wir aber wissen, so geht der
Satz weiter.

47:13 Also wir sind Juden und nicht Sünder aus den Heiden. Da wir aber wissen, dass kein
Mensch gerecht wird durch die Werke des Gesetzes, sind auch wir und dieses auch
wir kann an dieser Stelle nur heißen, auch wir Juden, die an Jesus Christus glauben.
Nur das kann hier gemeint sein. Auch wir Juden sind zum Glauben an Jesus
Christus gekommen, damit wir gerecht gemacht würden durch den Glauben an
Jesus Christus und nicht durch die Werke des Gesetzes. Und diese Formulierung,
Galater 2,16, die ist deshalb so wichtig, weil Paulus hier sagt, auch wir Juden sind zu
dieser Erkenntnis gekommen, dass der Unterschied zwischen Juden und Sündern
aus den Heiden im Blick auf die Frage, wo kommt Gerechtigkeit her, aufgehoben ist.

Dieses Transkript wurde mit KI generiert und kann Fehler enthalten.

© 2026 Worthaus e. V.



WORTHAUS TRANSKRIPT

48:06 Und deshalb heißt hier, wenn Paulus dann sagt, auch wir wissen, dass die
Gerechtigkeit nicht aus den Werken des Gesetzes kommt, meint dann hier, die
Gerechtigkeit kommt nicht daher, dass wir weiterhin auf die Thora als denjenigen
Weg vertrauen, auf dem Gerechtigkeit hergestellt wird. Also wir müssen uns dessen
bewusst sein, dass der Glaube an Jesus Christus einen neuen Maßstab installiert.
Und wenn er sagt, auch wir wissen, dass, da kann man natürlich, also auch wir
wissen, dass ein Mensch nicht gerecht wird durch oder aus den Werken des
Gesetzes, da kann man natürlich fragen, wer ist mit diesem wir jetzt eigentlich
gemeint? Will er da auch noch sagen, ja, das weiß der Kephas doch eigentlich auch.
Das könnte man im Blick auf Galater 2,16 jetzt diskutieren. Wie gesagt, er beschreibt
vorher diesen Konflikt mit Kephas und sagt dann eben, warum das Verhalten des
Kephas falsch ist. Weil er nämlich hinter diesem Maßstab, es gibt etwas, wodurch
der Mensch gerecht wird und das sind nicht die Werke des Gesetzes, hinter diesem
Maßstab zurückfällt.

49:17 Das tut er eben, indem er nun plötzlich doch wieder die jüdischen Verhaltensregeln
als diejenigen installiert, die eben auch für die Heiden christlichen Galater gelten
sollen. Noch eine Bemerkung zum Galaterbrief. Also deutlich ist zunächst, dass die,
also aus diesem Zusammenhang geht hervor, dass diese Formulierung Werke des
Gesetzes, Erga Nomu oder Werke der Thora, könnte man auch sagen, dass die bei
Paulus immer auf einen jüdischen Kontext verweist. Aber was Paulus zugleich
entwickelt, und das ist ein weiterer wichtiger Aspekt hier im Galaterbrief, was er
zugleich entwickelt, ist etwas, was nunmehr auch in analoger Weise für die heiden
christlichen Galater gilt.

50:11 Also für Leute, die nicht aus dem Judentum kommen. Und zwar in der Weise, dass
er sagt, wenn ihr das macht, also wenn ihr jetzt diesem Weg folgt und euch diese
jüdischen Regeln als den Maßstab aufzwingen lasst, dann kehrt ihr dahin zurück, wo
ihr vorher wart. Dann lasst ihr euch erneut versklaven. Diese Terminologie von
Sklaverei und Freiheit gebraucht Paulus da im Galaterbrief. Dann lasst ihr euch
erneut versklaven unter Götter, die in Wahrheit keine sind. Also das ist insofern
interessant, weil Paulus hier die Vergangenheit, also seine eigene Vergangenheit,
seine eigene jüdische Herkunft, müsste man vielleicht besser sagen, und die
Herkunft der heidnischen Galater quasi auf dieselbe Stufe stellt und sagt, wir haben
beide etwas verlassen. Verlassen nicht in dem Sinne, dass Paulus sagen würde, ich
bin kein Jude mehr, aber die Frage, insofern etwas verlassen, als man in einer neuen
Gemeinschaft zusammenkommt und der gemeinsame Maßstab für diese
Gemeinschaft der Glaube an Jesus Christus ist und alles, was daraus folgt.

51:21 Also verlassen könnte man insofern sagen, wie gesagt, verlassen meint nicht bei
Paulus, dass er sein Jude sein Verlassen hat. Das wäre ganz falsch. Das habe ich
auch schon öfter gesagt. Er betont immer, dass er Jude ist und so. Aber verlassen
meint die alte Lebensweise, die alte Erkenntnisweise. Was er eben neu gewonnen
hat, ist eine neue Erkenntnis, was Gottes Handeln durch Jesus Christus bedeutet.
Und wenn man dahinter wieder, und das ist im Galaterbrief sehr stark mit dem
Begriff der Freiheit ausgedrückt. Also man hat die Freiheit in Christus gewonnen.
Durch Christus seid ihr befreit worden. Lasst euch nicht wieder unter das Joch der
Sklaverei bringen und so. Oder zur Freiheit hat euch Christus befreit.

Dieses Transkript wurde mit KI generiert und kann Fehler enthalten.

© 2026 Worthaus e. V.



WORTHAUS TRANSKRIPT

52:04 Also solche Formulierungen, die sehr stark auf die Freiheit abheben, sind im
Galaterbrief wichtig und dem korrespondierend eben auch Sklaverei. Also das ist
sozusagen dasjenige, was Paulus hier metaphorisch natürlich meint. Also diese
sozialen Begriffe von Sklaverei und Freiheit verwendet er hier eben für einerseits die
frühere Existenz und andererseits die neue Existenz. Also die neue Existenz ist eine
in Freiheit. Die frühere Existenz ist eine in der Sklaverei. Und der Aspekt, der dabei im
Galaterbrief interessant ist und dann im Römerbrief wieder aufgenommen wird, zu
dem ich gleich komme, ist derjenige, dass Paulus hier etwas vornimmt, was man
Universalisierung nennen kann. Universalisierung deshalb, weil er sagt, im Grunde ist
das, wo wir herkommen, also wir jüdischen Menschen und ihr nicht jüdischen
Menschen, in gewisser Weise vergleichbar.

53:05 Natürlich kommt ihr woanders her als wir, aber es ist insofern vergleichbar, als es
beides etwas war, was nicht unter der Freiheit stand, sondern was im Nachhinein
betrachtet, also man kann diese Erkenntnis natürlich nur post festum gewinnen, man
kann sie nur aus der Perspektive des Christusglaubens gewinnen, was aus dieser
Perspektive betrachtet etwas war, wo wir noch nicht die Freiheit in Christus hatten.
Ihr nicht und wir auch nicht. Und das macht eben die Herkunft von jüdischen und
nicht jüdischen Menschen nicht gleich, aber es macht sie vergleichbar. Das ist eben
ein weiterer wichtiger Punkt, den Paulus hier im Galaterbrief noch ausführt. Ein
Paradebeispiel für Paulus dabei ist Abraham. Abraham ist in Galater und dann auch
im Römerbrief eine sehr, sehr wichtige Figur für Paulus. Und zwar deshalb, weil
Abraham derjenige ist, an dem man in der Schrift den Zusammenhang von Glaube
und Gerechtigkeit sehen kann.

54:16 Und deshalb ist für Paulus dieser Vers aus der Genesis so wichtig. Abraham glaubte
Gott und das wurde ihm zur Gerechtigkeit angerechnet. Diesen Satz zitiert Paulus im
Galaterbrief explizit und den zitiert er auch noch mal im Römerbrief explizit. Und er
kann an Abraham deshalb verdeutlichen, dass man durch den Glauben an Gott
gerecht gemacht wird. Also Abraham hat das gemacht. Er hat Gott geglaubt oder
vertraut, kann man auch sagen. Abraham hat auf Gottes Verheißung vertraut und
das wurde ihm zur Gerechtigkeit angerechnet. Natürlich hat Abraham nicht an Jesus
Christus geglaubt, aber er hat auf Gott vertraut. Und deshalb ist sein Glaube mit
unserem Glauben vergleichbar. Der hängt eben nicht davon ab, dass es die Thora
gab und Abraham hat die Thora noch nicht befolgt,

55:10 weil es die noch gar nicht gab. Und das ist für Paulus wichtig. Das ist im Galaterbrief
und auch im Römerbrief wichtig. Im Galaterbrief sagt er, das ist in Galater 3, dass die
Thora erst später kam. Also da argumentiert er sozusagen chronologisch, also
heilsgeschichtlich, wenn Sie so wollen. Abraham war vorher und von der Gabe der
Thora im Sinai ist erst später die Rede. Das hat sich erst später ereignet. Und
deshalb kann die Thora auch als eine spätere Verfügung nicht das frühere, was bei
Abraham schon da war, außer Kraft setzen. Und die Verheißung an Abraham ist, die
zitiert Paulus in Galater 3 auch ausdrücklich, die Verheißung an Abraham ist, dass er
zum Vater vieler Völker werden soll. Also in Abraham werden alle diejenigen
gesegnet, die wie Abraham glauben.

Dieses Transkript wurde mit KI generiert und kann Fehler enthalten.

© 2026 Worthaus e. V.



WORTHAUS TRANSKRIPT

56:03 Und wie Abraham glauben heißt eben, man vertraut Gott auch ohne die Thora.
Deshalb ist die Figur Abrahams für Paulus so wichtig im Galaterbrief und dann wie
gesagt auch nochmal im Römerbrief. Ich komme damit jetzt zum Römerbrief, der
wie gesagt verschiedene Aspekte, die wir im Galaterbrief haben, noch einmal
aufgreift und sie in vertiefender Weise reflektiert. Der Römerbrief unterscheidet sich
vom Galaterbrief insofern, als er nicht wie der Galaterbrief in so einer polemischen
Situation geschrieben wurde. Also der Römerbrief ist nicht in einer Situation, in der
sich Paulus mit anderen auseinandersetzt, wie diesen konkurrierenden Missionaren,
die im Philippabrief und im Galaterbrief wichtig sind. Sondern hier ist Paulus in einer
ganz anderen Situation. Er ist, das hatte ich gestern schon mal kurz erwähnt, er ist
am Ende seines Wirkens in der Osthälfte des Römischen Reiches angekommen und
will jetzt nochmal nach Jerusalem gehen und dort die Kollekte überbringen und dann
will er über Rom nach Spanien.

57:12 Also er will dann in den Westen gehen. Das sagt Paulus auch im Römerbrief
ausdrücklich. Das heißt, wir haben hier eine ganz andere Situation vor uns, also eine
andere biografische Situation für Paulus. Und wir haben auch eine andere Situation
im Blick auf die Christusgläubigen in Rom vor uns. Paulus schreibt den Brief nicht,
weil er irgendetwas gehört hat aus den Gemeinden von den Christusgläubigen in
Rom, sondern er schreibt diesen Brief, weil er sich dort vorstellen will. Er war vorher
noch nie da und er will jetzt sich sozusagen ankündigen mit diesem Brief. Und das
gibt ihm die Gelegenheit, in grundlegender Weise und ohne, wie gesagt, so einen
spezifischen Situationsbezug, wie das in allen anderen Briefen bei Paulus ist, ohne
so einen spezifischen Situationsbezug, darüber nachzudenken,

58:08 was das Evangelium eigentlich ist. Und er will sich damit, dass er in dieser
grundlegenden Weise über das Evangelium nachdenkt, zugleich auch den
Christusgläubigen in Rom vorstellen. Und das tut er eben in der Weise, dass er
zunächst, was ich vorhin sagte, zusammenfasst in Römer 1, 16 und 17, das ist
sozusagen die grundlegende These des Römerbriefes, ich schäme mich des
Evangeliums nicht, denn es ist eine Kraft Gottes für jeden, der glaubt, für den Juden
zuerst und auch für den Griechen, denn in ihm ist offenbart die Gerechtigkeit Gottes
aus Glauben zum Glauben, also die Gerechtigkeit Gottes, die durch den Glauben
hergestellt wird zwischen Gott und den Menschen, wie geschrieben steht, Also das
ist dieses Schriftzitat aus Haberguck, das Paulus dort bringt in Römer 1, 17, Man
kann diesen Satz in zweierlei Weise übersetzen, man könnte auch sagen,

59:09 der Gerechte wird aus Glauben leben, das ist beides möglich grammatisch, aber
meines Erachtens ist die richtige Übersetzung, der aus Glauben Gerechte wird leben.
Das begründe ich jetzt mal nicht näher, das glauben Sie mir jetzt einfach mal. Und
dieses ist wie gesagt die grundlegende These des Römerbriefs und dann kommt
Paulus im nächsten Abschnitt des Römerbriefes auf seine Ausführungen darüber,
dass alle Menschen, und hier formuliert er ganz universal über alle Menschen, also
unabhängig davon, ob sie jüdische oder nicht jüdische Menschen sind, alle
Menschen sind nämlich ungerecht und gottlos. Paulus braucht hier die Nomen, die
Substantive, die asebeia und adicia, also die Gottlosigkeit und die Ungerechtigkeit.

Dieses Transkript wurde mit KI generiert und kann Fehler enthalten.

© 2026 Worthaus e. V.



WORTHAUS TRANSKRIPT

60:07 Und Gottes Zorn ist jetzt über die Gottlosigkeit und Ungerechtigkeit der Menschen
gekommen. Also Gottes Zorn wurde offenbart über die Gottlosigkeit und
Ungerechtigkeit der Menschen. Also alle Menschen sind vor Gott gottlos und
ungerecht und wie gesagt, diese Einsicht hat Paulus, weil er sieht, was Gott im
Evangelium getan hat und das unabhängig davon, dass man an das Evangelium
glaubt, man zu den Gottlosen und Ungerechten gehört. Das beschreibt er dann in
dem nächsten Abschnitt des Römerbriefes ausführlich und dort redet er eben von
dem gerechten Gericht Gottes. Also Gott wird die Ungerechtigkeit und Gottlosigkeit
der Menschen abweisen. Er wird sie tilgen, weil Gott selber gerecht ist und seine
gerechte Ordnung durchsetzt, hat ich vorhin gesagt mit diesen apokalyptischen
Vorstellungen, und das widerspricht der Gottlosigkeit und Ungerechtigkeit der
Menschen.

61:08 Das heißt, wenn Gott seine gerechte Ordnung durchsetzt, dann weist er diese
Gottlosigkeit und Ungerechtigkeit der Menschen ab. Und dafür gibt es zwei
Möglichkeiten. Gott kann das so tun, dass er das Gesetz als Maßstab nimmt und die
Menschen nach dem Maßstab des Gesetzes verurteilt. Das wäre auch dasjenige,
was eigentlich zu erwarten ist. Aber nun passiert etwas Neues und das ist dann der
nächste Teil, den Paulus im Römerbrief dann ausführt, nämlich, dass Gott ohne
Gesetz seine Gerechtigkeit offenbart hat. Also er handelt nicht nach dem Maßstab
des Gesetzes, sondern Gott hat jetzt seine Gerechtigkeit offenbart, die durch den
Glauben an Jesus Christus zustande kommt.

62:02 Ohne diesen Glauben an Jesus Christus ermangeln alle Menschen der Gerechtigkeit.
Das wird mehrfach gesagt im Römerbrief. Paulus betont diese wichtige universelle
Dimension des Glaubens an Jesus Christus, was eben heißt, dass es auch für Juden
nötig ist. Es ist nicht nur so, dass die Heiden den Glauben an Jesus Christus
brauchen und die Juden sind als erwähltes Volk sowieso schon dabei, sondern auch
für die Juden ist es wichtig, dass sie in ein Verhältnis der Gerechtigkeit zu Gott
gesetzt werden. Deswegen tut Paulus es ja auch selber. Er ist selber Jude. Sonst
könnte er ja sagen, ich brauche nicht an Jesus Christus zu glauben. Aber natürlich
ist es für jüdische Menschen auch wichtig, dass sie an Jesus Christus glauben. Gott
hat jetzt eben durch sein Handeln in Jesus Christus die Möglichkeit geschaffen,
gerecht zu werden. Gerecht gemacht zu werden, müssten wir genauer sagen. Und an
dieser Stelle führt das Paulus etwas näher aus, in dem er nämlich sagt,

63:02 Gott hat Jesus Christus zu einem, und an dieser Stelle kommt ein schwieriger
griechischer Begriff, der griechische Begriff heißt Helasterion. Gott hat Jesus
Christus zu einem Helasterion eingesetzt. Und dieser Begriff Helasterion kommt nur
an dieser Stelle, nur in Römer 3,25 bei Paulus vor. Und er meint sehr wahrscheinlich,
dass Gott hier Jesus Christus zu demjenigen Ort, könnte man sagen, also gemeint
ist damit der Tod Jesu Christi, zu demjenigen Ort gemacht hat, an dem man von
seinen Sünden freikommt. Dass hier der Tod Jesu Christi gemeint ist, ist ganz
eindeutig, weil Paulus sagt, Gott hat Jesus Christus zu einem Helasterion erklärt in
seinem Blut, also im Blut Jesu Christi. Und dieser Begriff Blut bezieht sich auf den
Tod Jesu Christi. Also der Tod Jesu Christi ist durch Gott zu einem Geschehen
gemacht worden,

Dieses Transkript wurde mit KI generiert und kann Fehler enthalten.

© 2026 Worthaus e. V.



WORTHAUS TRANSKRIPT

64:02 durch das man von seinen Sünden freikommt. Dieser griechische Begriff Helasterion
kommt auch in der griechischen Bibel, also in der Übersetzung der jüdischen
Schriften ins Griechische vor. Und er bezeichnet dort vor allem, also an der Stelle, an
der er am prominentesten vorkommt, den Deckel der Bundeslade. Und an diesem
Deckel der Bundeslade wurde am großen Versöhnungstag das Blut von dem hohen
Priester, das Blut der Opfertiere, gesprengt. Und auf diese Weise wurde Israel von
seinen Sünden gereinigt. Und wenn Paulus jetzt sagt, Gott hat Jesus Christus zu
einem Helasterion gemacht, dann bezieht er sich sehr wahrscheinlich darauf und
sagt, das ist der Ort, an dem Gott jetzt anwesend ist, an dem er selber anwesend ist.
Gott wurde auch als anwesend auf dieser Bundeslade vorgestellt. Also es gibt eine
direkte Begegnung des hohen Priesters mit Gott, der präsent ist auf dem Deckel der
Lade.

65:06 Und durch diese Opferhandlung wird das Blut der Sünden, durch diese
Opferhandlung werden die Sünden, wird Israel von seinen Sünden gereinigt. In dieser
Weise verwendet sehr wahrscheinlich, ist das der Hintergrund, also dieser Begriff ist
sehr umstritten und so, aber ich sage Ihnen jetzt mal, wie es richtig ist. Also das ist
sehr wahrscheinlich, also das ist nicht nur meine Interpretation, also das ist die sehr
wahrscheinlich die Analogie, die Paulus hier herstellen will. Dass jetzt also der
Kreuzestod, der natürlich kein Opfer war, kein blutiges Opfer war, also Jesus Christus
wurde nicht in einem Opfervorgang geopfert, aber Paulus interpretiert diesen
Vorgang der Kreuzigung Jesu jetzt so, dass Gott dadurch den Menschen ihre
Sünden vergibt oder sie von ihren Sünden reinigt. Durch den Glauben, also die
Antwort der Menschen darauf ist der Glaube. Und deshalb sagt Paulus, das ist noch
eine weitere Wendung, die auch hier in Römer 3,25 vorkommt, durch den Glauben.

66:13 Also Gott hat Jesus Christus zu einem solchen Helasterion gemacht in seinem Blut
und dieses Helasterion wirkt durch den Glauben. Also das ist dieser Zusammenhang
und deshalb ist hier durch dieses Handeln Gottes eine neue Weise geschaffen
worden, wie Gerechtigkeit möglich wird. Das kommt dann auch im weiteren Verlauf
in Römer 3 explizit vor. Paulus sagt dann eben, auf diese Art und Weise hat Gott jetzt
seine Gerechtigkeit gezeigt, genau auf diese Weise. Und da sehen Sie eben, dass
warum Rechtfertigung, also was wir mit Rechtfertigung bezeichnen, das muss
sozusagen anhand dessen, was Paulus tatsächlich ausführt, natürlich erklärt
werden, aber warum das für Paulus so eine wichtige Kategorie ist.

67:03 Das ist im Grunde das, was dasjenige beschreibt, worin eigentlich die Bedeutung des
Handelns Gottes durch Jesus Christus liegt. Und warum eben seine Theologie auch
eine ist, die für die Grundlegung dessen, was wir als Christen glauben, so
entscheidend ist. Gerade diese Passage im Römerbrief ist dafür eine so wichtige,
weil Paulus hier in einer sehr, sehr dichten Formulierung, also diese Verse sind
unglaublich dicht, wie dort eben darlegt, was dieses Handeln Gottes durch Jesus
Christus eigentlich bedeutet, worin eigentlich ihre tiefe Bedeutung liegt. Das wird
dann im weiteren Verlauf noch durch einige Gedanken vertieft und fortgeführt im
Römerbrief. Ein wichtiger Gedanke ist der, dass Paulus nochmal auf Abraham zu
sprechen kommt und auf den eben schon mal genannten Vers. Abraham glaubte
Gott und das wurde ihm zur Gerechtigkeit angerechnet. Dieser Vers ist einer, den
Paulus im ganzen vierten Kapitel des Römerbriefes interpretiert.

Dieses Transkript wurde mit KI generiert und kann Fehler enthalten.

© 2026 Worthaus e. V.



WORTHAUS TRANSKRIPT

68:06 Das ganze vierte Kapitel ist eine Interpretation dieses Satzes. Und entscheidend
dabei sind für Paulus folgende Dinge. Zum einen sagt Paulus, Abraham glaubte Gott
und er hatte nichts getan. Also Paulus sagt über Abraham, dass er Abraham Gott nur
geglaubt hat und er hat nichts weiter getan. Also er hat keine, sich eben nicht an die
Thora gehalten oder so. Die Thora gab es noch gar nicht. Davon ist dort in der Gen
ist es gar nicht die Rede. Da geht es nicht darum, ob Abraham was getan hat oder
nicht, sondern das ist ein Aspekt, den Paulus hier einbringt, um diesen Vers zu
interpretieren und um diesen Zusammenhang von Glaube und Gerechtigkeit zu
interpretieren. Und ein zweiter interessanter Gedanke dort in Römer 4 ist, dass
Paulus dann sagt, wann hat Abraham denn Gott geglaubt? Als er beschnitten war
oder als er unbeschnitten war? Natürlich als er noch unbeschnitten war. Da macht
sich Paulus einfach zunutze, dass in der Bibel die Beschneidung Abrahams erst
später erzählt wird.

69:09 Also in unserer Nomenklatur in Genesis 15 wird erzählt, dass Abraham Gott glaubte.
Und später in Genesis 17 wird von der Beschneidung Abrahams erzählt. Und daraus
macht Paulus hier so eine chronologische Abfolge und sagt, ja, als Abraham Gott
geglaubt hat, da war er noch gar nicht beschnitten. Und deshalb hat er später die
Beschneidung als Siegel der Glaubensgerechtigkeit empfangen. Also die
Beschneidung ist sozusagen dasjenige, was besiegelt, was sowieso schon da war,
nämlich dass Abraham Gott geglaubt hat und deshalb ihm dies zur Gerechtigkeit
angerechnet wurde. Deshalb kann Abraham, das ist wiederum die Fortführung bei
Paulus in Römer 4, deshalb kann Abraham der Vater sowohl der Beschnittenen als
auch der Unbeschnittenen sein. Also Abraham ist sozusagen die Integrationsfigur
für diejenigen, die beschnitten sind und für diejenigen, die unbeschnitten sind.

70:03 Also anders gesagt für Juden und Nichtjuden. Beide können eben sich auf Abraham
beziehen, weil hier in Abraham dieser Zusammenhang von Glaube und Gerechtigkeit,
der nicht von der Beschneidung abhängt, da deutlich wird. Abraham aber zugleich
jemand ist, der trotzdem dann beschnitten wurde. Also deswegen kann er eben
sowohl der Vater der Unbeschnittenen als auch der Vater der Beschnittenen sein.
Und ein weiterer Aspekt in Römer 4, der auch mit Abraham zusammenhängt, ist
noch dann, dass Abraham Gottes Verheißung glaubte, nämlich der Verheißung, dass
er einen Sohn bekommen wird, obwohl er selber schon so alt war. Der Abraham war
schon 100 und auch die Sarah war schon 90 und so. Und trotzdem hat der Gott das
geglaubt. Er hat geglaubt, sagt Paulus dort, dass Gott aus dem, was nicht ist, etwas
schaffen kann, was ist. Also aus dem Nicht-Seinenden kann Gott etwas ins Sein
rufen. Und diese Aspekte machen den Glauben Abrahams für Paulus mit dem
Glauben von uns vergleichbar. Das ist dann das Fazit von diesem vierten Kapitel.

Dieses Transkript wurde mit KI generiert und kann Fehler enthalten.

© 2026 Worthaus e. V.



WORTHAUS TRANSKRIPT

71:14 Also Abraham hat eben geglaubt, ohne dass er etwas getan hat. Und er hat geglaubt,
auch als er noch nicht beschnitten war. Und er hat an den Gott geglaubt, der aus
dem Nicht-Seinenden etwas schaffen kann. Und dieses aus dem Nicht-Seinenden
etwas schaffen kann, bezieht Paulus dann darauf, dass Gott aus Toten Lebende
machen kann, nämlich der den Herrn Jesus Christus auferweckt hat. Und deswegen
sagt Paulus am Ende dieses Kapitels, dass das alles nicht nur um Abrahams Willen
geschrieben ist, so dass wir mal lesen können, was war denn eigentlich mit
Abraham damals los, sondern auch um unsere Zwegen, die wir an den glauben, der
unseren Herrn Jesus Christus von den Toten auferweckt hat. Also das ist sozusagen
noch so eine Plausibilisierung dieses Glaubens an Jesus Christus mit dem Verweis
auf Abraham. Dieser Verweis auf Abraham ist für Paulus deshalb wichtig, weil er
sagt, was ich hier darlege, ist irgendwie keine fixe Idee, sondern das kann man alles
in der Schrift schon sehen.

72:15 Man kann alles in den jüdischen Schriften, kann man das alles schon lesen. Das ist
sozusagen nichts Neues. Man muss diese Schriften nur richtig verstehen. Und dann
geht es im weiteren Verlauf des Römerbriefes, geht Paulus noch auf die Analogie
zwischen Adam und Christus ein. Also mit Adam ist die Sünde in die Welt
gekommen und mit Christus ist die Gerechtmachung in die Welt gekommen. Hier
wird das insofern auch auf eine sehr grundlegende Ebene gestellt, als Paulus hier
grundlegend anthropologisch, also auf das Sein des Menschen bezogen
argumentiert. Und er sagt mit Adam, seit Adam sind alle Menschen unter der Macht
der Sünde. Und das konnte nur durch ein neues Handeln Gottes geändert werden.
Und dieses neue Handeln Gottes war eben, dass er durch Jesus Christus nunmehr
die Gerechtmachung, die Gerechtsprechung ermöglicht hat.

73:12 Also diese am Ende des fünften Kapitels des Römerbriefes ist diese Analogie
zwischen Adam und Christus eine, die Sünde auf der einen Seite und
Gerechtmachung auf der anderen Seite einander gegenüber stellt. Das ist im
Wesentlichen das, was für den Römerbrief wichtig ist im Blick auf diese Frage der
Gerechtigkeit Gottes und der Gerechtwerdung oder des Gerechtmachens der
Menschen. Paulus führt einen weiteren Verlauf des Römerbriefes noch aus, wie das
eben de facto sich vollzieht. Also man verabschiedet sich von dem alten Leben und
lebt jetzt in neuer Weise als jemand, der bereits gerecht ist. Und dieser Abschied von
dem alten Leben und die Hinwendung zu einem neuen Leben geschieht durch die
Taufe. So interpretiert Paulus hier die Taufe.

Dieses Transkript wurde mit KI generiert und kann Fehler enthalten.

© 2026 Worthaus e. V.



WORTHAUS TRANSKRIPT

74:05 Taufe bedeutet eine Taufe auf den Tod Christi, weil man mit Christus sozusagen sich
von dem alten Leben, was man bisher gelebt hat, verabschiedet und jetzt in neuer
Weise lebt. Und als Getaufte lebt man dann eben im Geist und verhält sich in neuer
Weise. Also das ist dann sozusagen die Ausführung dessen, was das für die
Glaubenden jetzt bedeutet, also in neuer Weise zu leben. Und das Ganze endet dann,
dieser Durchgang endet dann im achten Kapitel des Römerbriefes mit der Frage,
was wir eigentlich von der als Gerechtfertigte und auch als bereits Leute, die gerettet
sind, kann Paulus sogar sagen in Römer 8, wir sind gerettet, was wir eben noch von
der Zukunft erwarten. Und in der Zukunft erwarten wir eben noch, dass diese
Herrlichkeit der Kinder Gottes an uns offenbar gemacht wird. Das ist das, was wir in
der Zukunft noch erwarten. Herrlichkeit der Kinder Gottes. Und damit meint Paulus,
dass dasjenige, wie wir eigentlich als Menschen geschaffen sind von Gott, dass wir
das wiedererlangen werden.

75:14 Dieser Begriff der doxa ist das griechische Wort dazu, also der Herrlichkeit. Wir sind
eigentlich aus Gottes Ebenbilder geschaffen worden und hatten dieses Mal. Dann ist
aber eben durch die Sünde dieses alles in einen Zustand geraten, in dem wir dieser
Herrlichkeit verlustig gegangen sind. Und diese Herrlichkeit, die wird an uns
zukünftig wieder offenbart werden. Das ist so der Durchgang durch diesen Teil des
Römerbriefes zu Römer 9 bis 11 und der Frage Israel, was das für Israel bedeutet.
Habe ich gestern schon ein paar Worte gesagt, das wiederhole ich jetzt an dieser
Stelle nicht. Kati Ehrensberger hatte da vorhin auch ein paar Worte dazu gesagt. Das
gehört jetzt auch nicht unmittelbar in dieses Thema der Rechtfertigungslehre hinein.
Deswegen lasse ich das an dieser Stelle aus und sage zum Schluss noch etwas zu
diesen beiden Passagen in Römer 5 und 2. Korinther 5, wo Paulus von der
Versöhnung spricht.

76:15 Das ist also viel, viel kürzer. Keine Angst. Paulus an diesen beiden, also Versöhnung
ist eine Vorstellung. Wie gesagt, bei Paulus kommt das Nomen nicht vor, hatte ich
schon gesagt, sondern das Verbum. Es ist etwas, was sich dieser Rede von der
Rechtfertigung zuordnen lässt, weil Paulus sagt, dass in Römer 5, das ist die erste
Stelle, der erste Teil von Römer 5. Dort sagt Paulus, dass wir als Gerechtfertigte
Frieden mit Gott haben. Und Frieden ist bereits ein Begriff, der in dieses Wortfeld
Versöhnung gehört. Und hier in Römer 5 führt Paulus also durch diese Rede von der
Versöhnung, die Rede von der Rechtfertigung oder des Gerechtgemachtwerdens
weiter und sagt, wir haben jetzt Frieden mit Gott. Und beschreibt dann in diesem Teil
des Römerbriefes, also das sind die ersten elf Verse des fünften Kapitels des
Römerbriefes, beschreibt er das so, dass wir in unserer früheren Existenz Feinde
waren.

77:22 Also Feinde ist ein weiterer Begriff, der in diese Vorstellung von der Versöhnung
gehört. Und dass wir aber von Gott versöhnt worden sind. Also und dass diese
Versöhnung wir eben erlangt haben. Und auch an dieser Stelle bringt Paulus eine
Interpretation des Todes Jesu ein. Er sagt nämlich, dass Christus für uns gestorben
ist, als wir noch schwach waren oder als wir noch gottlose waren. Also in dieser
früheren Existenz ist Christus für uns gestorben und hat uns aus dieser früheren
Existenz in eine neue Existenzweise geführt. Und diese Existenzweise ist eben die,
dass wir nunmehr versöhnt sind mit Gott.

Dieses Transkript wurde mit KI generiert und kann Fehler enthalten.

© 2026 Worthaus e. V.



WORTHAUS TRANSKRIPT

78:10 Also man kann sagen, das ist etwas, was diese Vorstellung von dem gerecht
gemacht worden sein an dieser Stelle fortführt dadurch, dass der Akzent darauf
gesetzt ist, dass ein früheres Gegeneinander von uns Menschen, wo wir uns als
Feinde Gottes aufgeführt haben, jetzt beendet ist. Der zweite Zusammenhang der
Rede von der Versöhnung ist in 2. Korinther 5 und hier insbesondere in 2. Korinther
5, 18 bis 21. Und da interpretiert Paulus Gottes Handeln durch Jesus Christus in der
Weise, dass er sagt, Gott hat durch Christus, oder Gott hat durch Christus, so kann
man es vielleicht am besten wiedergeben, Gott hat durch Christus die Welt mit sich
versöhnt. Also Gott hat das bereits getan. Und er hat uns, und damit meint Paulus
sich und seine Mitarbeiter, und er hat uns den Dienst der Versöhnung gegeben.

79:10 Also die Versöhnung hat hier nach 2. Korinther 5 zwei Teile. Der eine Teil ist, dass
Gott durch Christus gehandelt hat und die Welt mit sich versöhnt hat. Und der zweite
Teil ist, dass Gott den Paulus und seinen Mitarbeitern damit beauftragt hat, diese
Versöhnung auch zur Wirkung zu bringen. Und deshalb wird das dann in 2. Korinther
5 fortgesetzt, dass Paulus sagt, wir wirken also als Friedensgesandte Gottes. Das ist
ein Verb, um was Paulus dort gebraucht, presbojen, heißt das griechische Verb,
verwendet Paulus nur an dieser Stelle. Und dieses Verb und bedeutet so etwas wie
als jemand tätig sein, der als Abgesandter zwischen Parteien vermittelt, um Frieden
herzustellen. Und Paulus sagt dann, wir bitten also oder wir wirken als solche
Friedensgesandte für Christus und bitten, lasst euch versöhnen mit Gott. Also die
Versöhnungsvorstellung hier in 2. Korinther 5 dient vor allem dazu, dass Paulus
seine eigene Tätigkeit mit dieser Vorstellung der Versöhnung verbinden kann.

80:19 Also Versöhnung ist so, dass zwei Parteien miteinander versöhnt werden und dass
es Friedensgesandte gibt, zum Beispiel die zwischen Kriegsparteien vermitteln. Das
ist in der Antike und gibt es ja auch heute, dass eben zwischen einander
verfeindeten Parteien eine Versöhnung dadurch hergestellt wird, dass eben es
vermittelnde Friedensgesandte gibt. Der wichtige Unterschied zwischen der von
Paulus gebrauchten Vorstellung von dieser Versöhnung und der, dass sich
Kriegsparteien miteinander verständigen, ist der, dass bei Paulus, das hatte ich am
Anfang gesagt, die Versöhnung immer von Gott ausgeht. Ja, also das heißt nicht, ihr
müsst euch jetzt beide einigen sozusagen, sondern es gibt natürlich für Paulus
immer ein Ungleichgewicht zwischen Gott, der hat die Welt mit sich versöhnt

81:10 und es gibt die Menschen, die sich auf dieses Versöhnungsangebot nunmehr
einlassen soll. Und deshalb ist das anders natürlich, als wenn jetzt in Kontexten von
Geschichtsschreibung oder so von der Versöhnung von verfeindeten Parteien die
Rede ist. Bei Paulus ist es immer so, dass Gott derjenige ist, der die Menschen zu
sich in ein Verhältnis des Versöhntseins setzt. Und hier, wie gesagt, in 2. Gründer 5
kann Paulus eben davon auch sprechen, dass er selber als ein solcher
Friedensgesandter wirkt. Insofern ist diese Rede von der Versöhnung also eine, die
die Rede von der, die Vorstellung von der Rechtfertigung aufgreift und in gewisser
Weise akzentuiert. Diese beiden Vorstellungen, also Rechtfertigung und Versöhnung,
beschreiben also aus der Sicht des Paulus den Vorgang der Rettung des Menschen,
also wie gelangt der Mensch zum Heil.

Dieses Transkript wurde mit KI generiert und kann Fehler enthalten.

© 2026 Worthaus e. V.



WORTHAUS TRANSKRIPT

82:11 Beide Male ist es auf das Handeln Gottes an den Menschen und an der Welt
bezogen. Und zwar insofern, als Gott seine gerechte Ordnung in der Welt durchsetzt.
Er hat das bereits in Jesus Christus getan. Und deswegen sind die Glaubenden
bereits in der Gegenwart gerechtfertigte und versöhnte. Und hoffen darauf, dass
diese Herrlichkeit, die zukünftige Herrlichkeit der Kinder Gottes an ihnen offenbar
wird.

Dieses Transkript wurde mit KI generiert und kann Fehler enthalten.

© 2026 Worthaus e. V.


	Rechtfertigung und Versöhnung: Zwei zentrale Achsen in der paulinischen Theologie | 15.5.2

