
WORTHAUS TRANSKRIPT

PAULUS UND DAS JUDENTUM: KONTINUITÄT
ODER BRUCH | 15.5.1
https://worthaus.org/mediathek/paulus-und-das-judentum-kontinuitaet-oder-bruch-15-5-1/ 

Datum | 7. Juni 2025 Referent | Prof. Dr. Kathy Ehrensperger

Dauer | 01:14:00 Seminar | Worthaus 13 – Tübingen

Jesus war Jude, seine Jünger, die Apostel, Paulus als erster Missionar, das Alte
Testament besteht aus jüdischen Schriften, wir alle glauben an den gleichen Gott.
Trotzdem war man lange Zeit überzeugt: Juden und Christen sind nicht kompatibel,
sie gehören nicht zusammen.

Zeitstempel Inhalt Transcript

00:00 Mein Thema heute Morgen ist Paulus und das Judentum, Kontinuität oder Bruch?
Dass Paulus Jude war und seit seines Lebens geblieben ist, das haben wir ja jetzt
schon verschiedentlich gehört, gestern auch von Jens Schröter wieder eingehend.
Also ich führe das jetzt nicht weiter im Detail auf. Ich habe das letztes Jahr auch
erwähnt, Paulus ist kein ehemaliger Jude, er ist kein marginaler Jude, er ist kein
radikaler Jude, er ist kein Apostat und er ist auch kein Heretiker, sondern er ist Jude.
Was immer das im ersten Jahrhundert geheissen hat. Punkt. Es gab im ersten
Jahrhundert unserer Zeitrechnung ja keine Norm innerhalb

01:07 jüdischer Tradition, von der man einfach so abweichen konnte. Es gibt all diese
verschiedenen Gruppen, die miteinander debattiert und gestritten und diskutiert
haben, die verschieden waren, so wie wir Christen ja alle auch. Wir debattieren ja
dauernd über richtig, falsch und dies und jenes und diese Interpretation und diese
Interpretation und wenn wir es gut meinen, dann schließen wir uns nicht gegenseitig
aus. Es gab aber eine Norm im Judentum der Antike und bis heute, und die teilen wir
nämlich damals und heute und das war das erste Gebot. Du sollst keine anderen
Gottheiten neben mir haben. Zweites Buch Mose 20.2. Und dann steht auch dort
gleich noch, was das so ungefähr

Dieses Transkript wurde mit KI generiert und kann Fehler enthalten.

© 2025 Worthaus e. V.

https://worthaus.org/mediathek/paulus-und-das-judentum-kontinuitaet-oder-bruch-15-5-1/


WORTHAUS TRANSKRIPT

02:05 oder nein, was das genau heißt. Du sollst dir kein Kultbild machen und keine Gestalt
von irgendetwas am Himmeltroben, auf der Erde unten oder im Wasser unter der
Erde. Du sollst dich vor ihnen nicht niederwerfen und ihnen nicht dienen. So, das ist
die Norm. Das steht damals, das steht heute. Und wenn dann manchmal von Paulus
als Juden, der vielleicht marginal oder radikal oder ich weiß nicht was war, dann wird
damit nichts gesagt über diese eine Norm, die sie alle teilen. Wenn Paulus
manchmal als Radikaler oder als Alternativer oder als irgendwie spezieller Jude
bezeichnet wird,

03:01 dann hat das immer etwas damit zu tun, dass Paulus und andere jüdische
Menschen seiner Zeit und mit der Zeit auch nicht jüdische Menschen seiner Zeit
davon überzeugt waren, dass in Jesus der Messias gekommen sei. Das sei dann ein
Bruch oder habe Paulus an den Rand seiner Tradition gestellt, wenn nicht sogar ganz
darüber hinaus. Und darüber wird heute auch in der Forschung heftigst debattiert.
So, Sie wissen von mir vielleicht, die letztes Jahr da waren, ich bin überzeugt, Paulus
war Jude und ist es geblieben. Er war Pharisäer und ist es geblieben. Die Frage, der
wir heute und morgen ja ein wenig weiter nachgehen wollen, heißt, bedeutet das
Messiasbekenntnis dieser ersten Christus Nachfolgenden und damit auch des
Paulus einen Bruch mit jüdischen Traditionen seiner Zeit oder steht es in Kontinuität
mit jüdischen Traditionen seiner Zeit? Wie gesagt, das wird divers debattiert.

04:07 Die Überzeugung, dass mit dem Christusbekenntnis ein Bruch mit dem Judentum
seiner Zeit einherging, war über Jahrhunderte weit verbreitet. So in etwa in der Form,
dass christliche und jüdische Überzeugungen grundsätzlich inkompatibel sind. Alles,
was christlich sei, so wurde angenommen, kann nicht jüdisch sein und alles, was
jüdisch sei, das kann ja nicht christlich sein, so hat es schon Ignatius von Antiochien
gesehen. Es gab aber jahrhundertelang auch die andere Variante, dass es da eine
ungebrochene, ja wahre Kontinuität gegeben habe. Das hat zum Beispiel der
nordafrikanische und zum ersten Mal lateinisch schreibende Theologe Tertullian
formuliert. Der war der Ansicht, dass die Kirche, und für ihn ist es dann, der lebt im
zweiten Jahrhundert,

05:03 im dritten Jahrhundert, für ihn ist es dann so, dass die Kirche ja das eigentliche
Israel sei und für ihn sind die Christen die wahren spirituellen Juden, von denen er
die sogenannten fleischlichen Jüdinnen und Juden, also die nicht von Jesus
überzeugt, als Messias überzeugt sind, von denen er die unterscheidet. Also, somit
Tertullian, so ein bisschen vorher beginnen Vorstellungen, dass die
christusnachfolgenden Jüdinnen und Juden und nichtnüdinnen und nichtjuden, dass
die das eigentliche Israel seien und nur die und die, die diesen Christus, diesen
Jesus nicht als Messias anerkennen, die haben ihre Erwählung als Israel verspielt.
Damit wird eine Kontinuität postuliert zwischen Israel, wie wir es aus dem

Dieses Transkript wurde mit KI generiert und kann Fehler enthalten.

© 2025 Worthaus e. V.



WORTHAUS TRANSKRIPT

06:08 christlichen Alten Testament kennen, und der Kirche. Und wir haben ja auch noch
Kirchenlieder, die so tönen, als wären wir das auserwählte Volk Israel. Das hat sich
auch verdichtet in politischen Überzeugungen. So gab es europäische Auswanderer
in die USA, die waren überzeugt, das Gottesvolk Israel zu sein und in das neue
gelobte Land aufzubrechen. Und die waren überzeugt, dass die dort lebenden
indigenen Völker so etwas wie die Kananäer des Alten Testaments seien, die man
Gott gewollt vertreiben musste. Oder in Wales, wo ich lange gelebt habe, da gab es
christliche Strömungen, die sich auch als Volk Israel verstanden haben. Und da kann
man heute

07:00 mit dem Auto durch Ortschaften fahren, die heißen Shiloh oder Bethel oder Kamel
oder sogar Bethlehem. Dort haben die gewohnt, diese sich selbst als Israel
verstehenden Christinnen und Christen. Diese Lehre ist aber, um es gelinde
auszudrücken, doch etwas problematisch aus vielerlei Gründen. Zuerst und vorab ist
sie problematisch um des Volkes Israels selbst willen, des jüdischen Volkes, das
heute neben und mit uns lebt. Sie ist aber nicht nur deswegen problematisch,
sondern sie ist theologisch problematisch. Es geht nämlich darum, wer ist dieser
Gott, zu dem wir uns in Christus zugehörig fühlen. Es geht also ganz direkt um unser
christliches Selbstverständnis. Wenn wir sagen, Gott hat das eine Volk verstoßen,
auf die Seite geschoben und

08:07 durch ein anderes ersetzt, was sagen wir dann aus über die Treue und
Verlässlichkeit Gottes, seinen Verheißungen gegenüber? Wenn dann wir mal nicht
mehr passen, geht es dann einfach weiter? Ich stelle das mal einfach so in den
Raum. Was ich sagen will, ist, die Folgen dieser sogenannten Substitutionslehre ist
selbstverständlich verheerend für unsere jüdischen Nachbarn, aber sie ist auch
verheerend für unser eigenes Selbstverständnis. Also, die Frage von Kontinuität oder
Bruch zwischen jüdischer und christlicher Tradition oder so, wie es in den
Ausführungen des Paulus in seinen Briefen steht, ist nicht eine neue Frage. Das

09:02 will ich mit all diesen Dingen, die ich jetzt gesagt habe, ausdrücken. Es ist nicht eine
Frage, die jetzt unter dem Eindruck der neuen oder neuesten oder superneuesten
Paulus-Forschung entstanden ist, sondern die seit den Anfängen der
Christusbewegung christliches Selbstverständnis begleitet. Und ich erzähle Ihnen ja
jetzt keinen Krimi, also wir sind hier nicht bei Tatort oder so. Deshalb halte ich jetzt
mit der Lösung des Paulus nicht zurück bis dann in eineinhalb Stunden und Sie
müssen da sitzen. Wer ist es jetzt, der da kommt? Ich sage Ihnen jetzt meine
Meinung bereits jetzt und dann kommen wir zu den Ausführungen. Meiner Meinung
ist die Frage von Kontinuität und Bruch nicht eine Frage von entweder oder, sondern
von sowohl als auch. Kontinuität

Dieses Transkript wurde mit KI generiert und kann Fehler enthalten.

© 2025 Worthaus e. V.



WORTHAUS TRANSKRIPT

10:01 oder Bruch ist nicht eine Frage von entweder oder, sondern ist eine Frage von sowohl
als auch. Wobei ich das Wort Bruch nicht so sehr liebe. Vielleicht könnten wir auch
von Kontinuität und Differenz reden. Kontinuität und Verschiedenheit. Aber das ist
so ein Detail, ein sprachliches Detail. Ich werde mich nun in dem, was folgt, über vier
Themen hinweg zuerst mit der Frage der Kontinuität beschäftigen und dann mit der
Frage des Bruches oder der Differenz. Die vier Themen sind die folgenden. Ich werde
zunächst mich der Frage nach Gott zuwenden, dann die Schriften, dann das Gesetz
und dann der Messias. Gott, die Schriften, Gesetz, Messias. Zunächst also zur
Kontinuität. Und bevor

11:02 ich zu Gott komme, also bevor ich über das Thema Gott so ein paar Gedanken Ihnen
erzähle, möchte ich ein paar grundlegende Sachen zur Kontinuität sagen. Nochmals
zur Erinnerung. Wir haben es gestern schon gehört. Paulus erzählt im Galaterbrief
und im Römerbrief, dass er von Gott berufen wurde. Sie erinnern sich? Berufung, hat
Jens Schröter gesagt. Dass er von Gott berufen wurde, Jesus Christus den Völkern
oder wie es in unseren Bibelübersetzungen heißt, den Heiden zu verkünden. Das ist,
was das griechische Wort Etne in den Paulusbriefen meint. Wenn Paulus von seinem
eigenen Volk Israel spricht, dann benutzt er ein anderes griechisches Wort. Das heißt
Genos oder Laos. Also Paulus unterscheidet sprachlich sehr präzise zwischen den
Völkern, das sind die Nichtjuden, das sind die Etne und seinem

12:09 Volk Israel, das ist Laos oder Genos. Diese Unterscheidung ist nicht immer einfach
wiederzugeben in den Übersetzungen. Es gibt die Elberfelder, die versucht
konsequent mit Völker zu übersetzen, wo Etne steht. Aber das heißt dann eben
Völker. Das könnte ja auch noch das Volk Israel sein, verstehen Sie? Also die
Differenz ist nicht ganz einfach wiederzugeben in den Übersetzungen. Wenn Paulus
nun von sich sagt, ich bin zu den Völkern gesamt, dann meint er also eindeutig diese
nichtjüdischen Völker. Und er kann diese Unterscheidung zwischen Israel und
anderen Völkern übrigens auch anders ausdrücken. Er sagt im Galaterbrief wieder,
also da gab es ja diese Abmachung in Jerusalem, die einen, das heißt er und
Barnabas, die gehen zur Akrobistia, heißt es dort.

13:07 Das ist auch wieder so ein griechisches Wort. Das heißt eigentlich die
Nichtbeschneidung oder die Vorhaut. Und das meint eben die nichtjüdischen Völker.
Die aus der Vorhaut, das ist der Bereich von Barnabas und Paulus. Und die Peritome,
das andere griechische Wort, das ist die Beschneidung, das ist der Bereich, für den
Petrus und Jakobus und so weiter zuständig sind. Das ist eine Arbeitsteilung. Die
einen gehen dahin zu diesen Menschen, die anderen gehen zu diesen anderen
Menschen. Es wird eine Arbeitsteilung gemacht. Entlang der Unterscheidung gehört
man zum Volk Israel, zur Beschneidung oder eben nicht. So. Natürlich ist Paulus
nicht der einzige, der zur Nichtbeschneidung geht. Da ist ein ganzes Team
unterwegs mit ihm und so weiter. Und das besondere

Dieses Transkript wurde mit KI generiert und kann Fehler enthalten.

© 2025 Worthaus e. V.



WORTHAUS TRANSKRIPT

14:00 an Paulus ist, er ist der einzige von denen. Wir Briefe haben Petrus und Jakobus. Ja,
der erste Petrusbrief, der Jakobusbrief. Sind wir nicht so sicher, von wem die präzise
geschrieben wurden. Bei Paulus sind wir so sicher, wie man sein kann, wenn es um
eine zurückliegende Geschichte von 2000 Jahren geht. Das war der Paulus, der
diese Briefe geschrieben hat. So weit zur Arbeitsteilung. Und wir haben auch gehört,
ja und Paulus, wenn er Briefe schreibt, dann schreibt er an diese Menschen, zu
denen er gesandt ist, das Evangelium zu verkünden. Diese nicht-jüdischen
Menschen. Und was schreibt er denen über Gott, das in Kontinuität zur jüdischen
Tradition steht. Nun selbstverständlich ist das Thema Gott absolut grundlegend.
Also viel grundlegender können wir jetzt nicht mehr werden. Grundlegend Gottes-
Gottes-Verständnis. Wie ich gesagt habe, das ist die

15:02 selbstverständliche Grundlage jüdischer Traditionen der Zeit. Das exklusive
Bekenntnis zum einen Gott Israels. Das wird dann verdichtet, zum Beispiel im
Schmar, im fünften Buch Mose, 6,4. Höre Israel, der Herr ist unser Gott, der Herr
allein. Und du sollst den Herrn deinen Gott lieben, von ganzem Herzen, von ganzer
Seele und mit deiner ganzen Kraft. Und das verkündet Paulus, den Christus
Nachfolgenden aus den Völkern. Kein anderer Gott als der Gott Israels. Also Paulus
setzt nicht einen Gott Jesu oder einen Gott Christi oder einen Gott der Liebe, einem
Gott Israels oder einem straffenden oder rächenden Gott gegenüber. Es ist dieser
eine Gott, der Israel berufen hat,

16:04 der Gott Abrahams, Isaacs und Jakobs, der Gott, der die Schreie seines Volkes in
Ägypten gehört hat, der Gott, der Mose im Dornbusch begegnet ist. Es ist der Gott,
der nun in Christus auch Menschen aus den Völkern zu sich ruft. Es ist der Gott, den
alle Menschen, so Paulus, seit Erschaffung der Welt, in seiner Schöpfung hätten
erkennen können. Paulus schreibt zu Beginn des Römerbriefes, seit der Erschaffung
der Welt wird seine unsichtbare Schöpfung mit Vernunft wahrgenommen, seine
ewige Macht und Gottheit. Im Prinzip, sagt Paulus, alle hätten das sehen können,
haben sie aber nicht. Und dann kommt eine lange Litanei, was dann geschieht, wenn
man diesen Gott nicht erkennt. Das sagt er den Nichtjügen. Ja, es ist dieser Gott, wie
wir zu Beginn des ersten

17:04 Buch Mose lesen, der Gott, der Himmel und Erde und auch uns Menschen
geschaffen hat. In seinem Ebenbild als männlich und weiblich hat er uns geschaffen,
der am siebten Tag geruht hat. Diesen Gott verkündet Paulus den Völker. Das ist kein
Pfuscher, wie Marzion im zweiten Jahrhundert dann meinte, der seine Schöpfung
fälschlicherweise quasi geschaffen hat. Die Schöpfung wäre dann ein Fehler und
den muss man aufheben. Von diesem Fehler muss dann ein Erlöser uns erlösen, aus
unserer materiellen Existenz oder sowas. Nein, nein, nein. Der Gott der Schöpfung ist
der Gott Jesu Christi. Punkt. Ist derselbe Gott. Und es ist nur folgerichtig, wenn wir
Christinnen und Christen in welcher Form auch immer, so in etwa wie im
apostolischen Glaubensbekenntnis, als erstes Gott als den Schöpfer bekennen. Von
diesem Gott wurde Paulus berufen, ausgesondert,

Dieses Transkript wurde mit KI generiert und kann Fehler enthalten.

© 2025 Worthaus e. V.



WORTHAUS TRANSKRIPT

18:03 die volle Botschaft, das Evangelium unter den Völkern zu verkünden in eindeutiger
Kontinuität mit dem, was zuvor gegangen ist, mit seiner jüdischen Tradition. Kein
Bruch. Nun zum zweiten Thema. Die Schrift von diesem Gott ist die Rede in den
Schriften Israels. Christinnen und Christen nennen diese Schriften Israels.
Verschieden. Traditionell werden sie altes Testament genannt, manchmal nennt man
sie hebräische Bibel oder erstes Testament. Für Jüdinnen und Jugend heute ist das
der Tanach oder ganz einfach die Bibel. Es sind die einzigen autoritativen Schriften,
die es damals im ersten Jahrhundert in Bezug auf diesen einen Gott gab. Es gab
nichts anderes. Auch für die Christusnachfolgenden aus den Völkern. Das war die
einzige autoritative

19:04 Schrift, an der sie sich orientieren konnten. An diesen Schriften haben sich Jüdinnen
und Juden derzeit orientiert in ihrem Alltag. Sie haben Weisung gesucht, Weisheit,
Leitlinien für das Leben in Beziehung zu diesem einen Gott. Ja, es gab weitere
Schrift, jüdische Schriften in dieser Zeit, die versuchten zu verstehen, was diese
autoritativen Schriften, die wir Christen altes Testament nennen, jetzt bedeuten für
den Alltag. Also gab es jüdische Philosophen wie Philo von Alexandrien, der die fünf
Bücher Mose ausgelegt hat. Oder es gab den jüdischen Historiker Flavius Josephus,
der die Geschichten seines Volkes bis zum Aufstand gegen die Römer in
griechischer Sprache dargelegt hat. Es gab die Pharisäer, die versucht haben, in
immer wieder neuen Ansätzen zu verstehen,

20:01 was heißt dieses Gebot oder diese Regel ganz konkret im Alltag, hier und jetzt. Und
wir haben die Schriften aus dem Höhlen vom Koran, in denen großartig viele
Manuskripte gefunden wurden, die heute das alte Testament umfassen oder den
Tanach, die fünf Bücher Mose, die Psalmen, die Propheten, weitere Schriften. Und
daraus können wir sehen, dass was damals autoritative Schrift war, ist heute für uns
Christinnen und Christen in unterschiedlichen Formen altes Testament, hebräische
Bibel und für Jüdinnen und Juden Tanach, die Bibel. Und anhand dieser Schriften
können im Alltag Wege gefunden werden in Beziehung zum einen Gott zu lieben. So
ist es denn auch überhaupt nicht erstaunlich, dass auch Paulus sich häufig auf diese
Schriften bezieht. Worauf soll er sich denn sonst beziehen, wenn er zu verstehen
sucht, diesen nichtjüdischen

21:05 Christus nachfolgenden Helfen will, zu verstehen, was es jetzt heißt, als die
Menschen, die sie sind, in Beziehung zu diesem Gott zu lieben. Wie macht man das?
Wie soll man das machen? Wo soll man sonst hingucken, wenn nicht zu diesen
Schriften? Also Kontinuität. Diese Schriften sind autoritativ für Jüdinnen und Juden,
ob sie jetzt von Christus überzeugt sind oder nicht. Und sie sind autoritativ für
Nichtjüdinnen und Nichtjuden in Christus. So schreibt Paulus, ich zitiere ihn wieder,
Brömer 15,4, denn alles, was zuvor geschrieben ist, ist zu unserer Belehrung
geschrieben, damit wir durch das Ausharren und durch die Ermunterung der
Schriften die Hoffnung haben. So, also hier haben wir wieder durchgehende
Kontinuität. Auch, um zu verstehen, suchen,

Dieses Transkript wurde mit KI generiert und kann Fehler enthalten.

© 2025 Worthaus e. V.



WORTHAUS TRANSKRIPT

22:04 was es denn auf sich hat mit diesem Christus, mit diesem Menschen, der von den
Römern hingerichtet wurde, der als Auferweckter gesehen wird von seinen
Nachfolgenden, indem sich für seinen Nachfolgenden Gott geoffenbart hat, um das
zu verstehen. Wohin soll man sich wenden, wenn nicht zu den Schriften? Deshalb
heißt es immer wieder, gemäß den Schriften ist dies so und so geschehen. Die
Schriften sind wie der Fundus, die Quelle, der Schatz, der Verstehenshilfe für das,
was geschehen ist in den Tagen, von denen wir reden. Das heißt, die
Christusbotschaft, die Paulus und die Seinen verkünden an diese nichtjüdischen
Menschen, kann ja gar nicht im Gegensatz zu diesen Schriften stehen. Also ist kein
Bruch. Diese Christusnachfolgenden verstehen das andersrum. Nur mit diesen
Schriften

23:04 konnte das Christusgeschehen verstanden werden und ein Weg in der Nachfolge
gefunden, gesucht und gefunden werden. Ohne diese Schriften ist das nicht
möglich. Man kann nicht Homer lesen und verstehen, was es mit Christus auf sich
hat. Man kann nicht Plato lesen und verstehen, was es mit Christus auf sich hat.
Primär, dass das später geschieht, dass man mit Plato, mit Aristoteles, mit
griechischer Philosophie versucht zu verstehen, was diese Ereignisse bedeuten, das
ist ein nächster Schritt. Das ist noch nicht der Schritt des Paulus. Der Schritt des
Paulus ist ganz und gar, nur mit Hilfe dieser Schriften ist das Christusverständnis
irgendwie übersetzbar in den Alltag von Menschen seiner Zeit. Wie anders, wenn
man diese Schriften nicht mit einbezieht. Wie soll man denn verstehen,

24:04 was mit Gesetz oder Thora und Propheten gemeint ist, wenn Paulus sich darauf
bezieht? Oder wenn Paulus in seinen Briefen erwähnt, Abraham, Isaac, Jakob,
Rebekah, David, Jesaja, Hosea, Mose. Woher soll man die kennen, wenn nicht aus
diesen Schriften? Ist doch völlig logisch. Also kein Bruch. Es wird vorausgesetzt bei
allem, was Paulus in seinen Briefen schreibt, dass man etwas von diesen Schriften
versteht oder mindestens in Ansätzen diese kennt. Wie diese Schriften im Lichte des
Christusereignisses zu verstehen sind, das ist eine andere Frage. Aber dass nur im
Lichte dieser Schriften das Christusereignis zu verstehen ist, das ist eindeutig. So,
also wir haben auch

25:03 hier keinen Bruch, sondern eine Kontinuität. Von diesem Gott Israels ist in diesen
Schriften die Rede. Und nur so ist das Christusverständnis überhaupt erschlossen
werden. So, Kontinuität. Ich komme zur anderen Seite dann schon noch. Keine
Sorge. Jetzt gehen wir zum Gesetz. Das ist ja so Teil dieser Schriften. Das ist
vermutlich das kontroverseste Thema, wenn es um Kontinuität oder Bruch geht. In
unseren deutschen Bibelübersetzungen wird das Wort, das Paulus benutzt, jetzt
kommt wieder Griechisch, schon wieder nomos steht da, das wird mit Gesetz
übersetzt. So, vielleicht überrascht es Sie, wenn ich dieses Thema nun unter dem
Label Kontinuität abhandle. Aber gucken wir mal, was dazu zu sagen ist in Bezug auf
Kontinuität. Also da, wo in unseren

Dieses Transkript wurde mit KI generiert und kann Fehler enthalten.

© 2025 Worthaus e. V.



WORTHAUS TRANSKRIPT

26:01 deutschen Übersetzungen Gesetz steht, da steht nomos auf Griechisch und nomos
ist die Übersetzung von Torah. Hebräisch Torah. Das ist also so hinter dem, was wir
mit Gesetz übersetzen. Es geht da tatsächlich darum, um Regeln, was man tun und
lassen soll, mit Folgen, was geschieht, wenn man sich nicht an diesen Regeln
orientiert. Übrigens, das ist nicht Strafe, sondern das ist eine Folge. Es gibt auf
Hebräisch kein Wort für Strafe. Das ist interessant. Also der strafende Gott, den
haben die Christen erfunden, wenn schon was. Es gibt Folgen von Handeln, Folgen
von Handeln, das sich ergibt. Das ist etwas anderes als der strafende Gott. Okay,
also da haben wir also Gebote wie du sollst nicht morden, du wirst nicht morden,
steht da eigentlich. Und dann sind da Regeln,

27:05 wie der Zugang zum Bereich des Heiligen, also des Tempels, der steht ja noch.
Denken Sie dran, vor 70, da steht der Tempel noch. Und alles, was dort geschieht, ist
selbstverständlich. Da gibt es Regeln, die das ordnen, wie man das machen soll, dort
im Tempel mit diesen Kulthandlungen. Und dann gibt es Regeln, die heißen
Reinheitsvorschriften, sogenannte Reinheitsvorschriften. Aber Paulus kann auch von
Gesetz in unseren Übersetzungen reden, wenn er sich auf die Geschichte von Hagar
und Ischmael und Sarah und Isaac bezieht. Ja, aber was ist jetzt an dieser
Geschichte Gesetz? Das ist ja eine Geschichte von Sarah und Isaac und Hagar und
Ischmael. Das ist ja kein Gesetz, das ist eine Geschichte. Und da sind wir schon
mittendrin in den Komplikationen, wenn es um diesen Begriff Gesetz in den
Paulusbriefen geht. Denn da sind all diese Passagen im Römerbrief

28:06 und im Galaterbrief, wo Paulus dezisiert sagt, also aus Werken des Nomos, des
Gesetzes, wird niemand gerecht. Erreicht niemand Rechtfertigung vor Gott. So, aber
was meint er jetzt genau damit? Wenn wir das so sehen, was meint er nun genau
damit? Also, ich will zusammenfassend kurz festhalten, Thora Nomos Gesetz ist
nach jüdischem Verständnis des ersten Jahrhunderts und übrigens auch heute mehr
als was wir im Zivil- oder Strafgesetzbuch aufgeschrieben haben. Es umfasst alles,
was mit Lebensweisung zu tun hat, eben auch Geschichten. Das ist auch Thora. Ja,
das sind diese Gebote,

29:00 die zehn Worte, die Paulus als gegeben erachtet. Selbstverständlich gelten die auch
für Christus Nachfolgende aus den Völkern. Selbstverständlich sollen Christus
Nachfolgende aus den Völkern sich keine Bilder machen von diesem Gott. Sie sollen
nicht vor ihnen niederknien und sie anblieten. Und das ist der große Unterschied.
Nicht zur jüdischen Welt. Der große Unterschied besteht zur – ich verwende jetzt
dieses Wort, weil ich kein Besseres weiß – der große Unterschied diesbezüglich
besteht zur Paganenwelt, nicht zur jüdischen Welt. In der Paganenwelt, in der Welt, in
der diese nichtjüdischen Christus Nachfolgenden leben und damit auch alle
Jüdinnen und Juden, die nicht im Heiligen Land leben, in dieser Welt ist für jeden
Lebensbereich und für jeden Aspekt des Lebens eine Gottheit zuständig. Für jeden
Aspekt des Lebens. Und für jeden Aspekt des Lebens und für

Dieses Transkript wurde mit KI generiert und kann Fehler enthalten.

© 2025 Worthaus e. V.



WORTHAUS TRANSKRIPT

30:08 jeden Lebensbereich musste man einer Gottheit die gebürtliche Ehre erweisen. Das
waren nicht immer große Feste auf dem kapitolinischen Hügel oder diese
Riesenprozessionen, die Sie auf dem Altar von Ara Pacis in Rom sehen können mit
der ganzen Kaiserfamilie, die da Rinderschaft und Schweine zum Altar bringen. Das
waren nicht nur diese großen, großen Opferhandlungen, die da dargestellt werden.
Das waren in der Regel ganz kleine, unscheinbare Handlungen. Zum Beispiel, wenn
man über die Schwelle des Hauses tritt. Eintritt und Austritt. Die Schwelle ist heilig.
Da muss man einer Gottheit danken oder zum Beispiel, wenn man das Herdfeuer
anzündet oder dafür sorgt, dass es nicht ausgeht. Oder bevor man zu Bett geht. Und
da war eine Gottheit, die einem Schutz für

31:09 die Nacht gewährte. Da war eine Gottheit, die einem Schutz auf der Reise gewährte.
Da war eine Gottheit, die einem Schutz während der Schwangerschaft und der
Geburt gewährte. Die die Kinder schützte und so weiter und so weiter. All diese
Gottheiten musste man bei guter Stimmung halten. Das war grundlegend wichtig für
den Frieden. Man musste Frieden halten mit den Gottheiten, weil solche Gottheiten
waren gefährlich. Die konnten einem schaden. Man musste den Gottheiten geben,
was ihnen zustand. Dieser Friede mit den Gottheiten wurde durch Kulthandlungen
garantiert. Und das garantierte auch den sozialen Frieden in den Dörfern, in den
Städten, in den Kolonien, in der

32:00 großen Stadt Rom. Man gab den Gottheiten, was sie brauchten, was ihnen zustand
und erwartete, da im Gegenzug, dass man erhielt, was man selbst brauchte zum
Leben, also Sicherheit, Nahrung und so weiter und so weiter. Ich gebe, so dass die
Maxine damit mir gegeben wird. Auf Lateinisch heisst das Do ut Des. Das war die
Struktur, die Art und Weise, wie nach Paganem Verständnis, nach Pagan-Römischem
Verständnis insbesondere, die Beziehung zwischen Gottheiten und Menschen zu
gestalten war. Die Menschen waren dazu da, den Gottheiten zu geben, was sie
brauchten. All das, all das, diese alltäglichen und diese großen festlichen
Kulthandlungen mussten die Christus Nachfolgenden aus den Völkern aufgeben. Wir
können uns das gar nicht groß genug vorstellen, was das

33:00 heißt. Für all diese Gottheiten, die Schwellengothheit, die Geburtsgothheit und so
weiter, war kein Raum in Christus, keine anderen Gottheiten. Ich sage es nochmal,
wir können es uns nicht drastisch genug vorstellen, weil alle Lebensbereiche, alle
sozialen Netzwerke, in die Männer, Frauen und Kinder aus den nichtjüdischen
Völkern eingebunden waren, alles war durchdrungen von diesen Beziehungen und
von diesen Ausdrücken. In der Familie, im Clan, in der Nachbarschaft, im Dorf, in der
Kolonie, in der Stadt und im Imperium Romanum. Auf allen Ebenen war der Friede
mit den Gottheiten, Pax deo Rom und der soziale Friede untrennbar miteinander
verbunden. Aus diesen Netzwerken stiegen die Christus Nachfolgenden aus den
Völkern aus. Verstehen Sie, die jüdischen Christus Nachfolgenden oder

Dieses Transkript wurde mit KI generiert und kann Fehler enthalten.

© 2025 Worthaus e. V.



WORTHAUS TRANSKRIPT

34:00 Nicht-Christus Nachfolgenden, die waren gar nicht Teil dieser Netzwerke. Also da ist
kein Bruch, weil die waren nie Teil davon. Aber für die nichtjüdischen Christus
Nachfolgenden war das ein radikaler Bruch. Ein radikaler Bruch. Und man kann sich
sehr gut vorstellen, dass das zu, gelinde gesagt, Diskussionen geführt haben mag.
Innerhalb der Gesellschaften, der Familien, der Clans, in denen diese Menschen
eingebunden waren. Weil in diese Netzwerke eingebunden war ja auch die
Zustimmung zur Herrschaft Roms über diese verschiedenen Völker des
Mittelmeerraums. Das war da in diese Netzwerke mit eingebunden. Wir sagen, das
war der Kaiserkult. Naja, also irgendwie man musste dem Genus, dem Genius des
Kaisers etwas darbringen und so weiter. Und wir wissen ja, dass für die Jüdinnen
und Juden da eine Ausnahmeregel gefunden wurde. Die müssten ja nicht an diesen

35:05 Cäsaren-Darbringungen teilnehmen. Die mussten einfach jeden Tag im Jerusalemer
Tempel für das Wohlbefinden der kaiserlichen Familie ein Opfer darbringen. Also
nicht dem Kaiser, sondern einfach für das Wohlbefinden dieser Familie beten. Okay,
das war die Regel für Jüdinnen und Juden. Die gilt aber nicht für Nicht-Jüdinnen und
Nicht-Juden. Die waren davon nicht ausgenommen. Die gehörten da nicht zu dieser
Ausnahmeregel. Und die hören jetzt auf, an all diesen Dingen teilzunehmen. Was soll
denn mit denen geschehen? Wenn man nicht mehr teilnimmt an diesen Ausdrücken
der Akzeptanz der Herrschaft Roms, dann ist man per se subversiv. Per se subversiv.
Das wird vielleicht nicht immer wahrgenommen. Da gab es nicht von Anfang an, es
gab vermutlich nie ganz große Verfolgungen dieser nicht-jüdischen
Christusanhänger. Aber der Nachbar könnte ja schon mal neidisch sein

36:04 und so bekommt er da nicht mehr zu unserem Nachbarschaftsschein. Was ist denn
mit dem los? Spint der eigentlich? Der unterminiert den sozialen Frieden, der macht,
dass die Gottheiten wütend werden auf uns und da haben wir eine Flut in der Straße.
So müssen wir uns das vorstellen. Nachbarschaftsneid, Nachbarschaftsunruhe. Und
dann sagt dann vielleicht der Nachbar, hey da ist einer, der macht nicht mehr mit.
Wird angezeigt beim Magistraten und der fragt ihn, der fordert ihn auf, da ein
Rauchopfer für den Kaiser da zu bringen und der weigert sich und sagt, ich bin
Christusanhänger. Dann ist er im Prinzip einen Kopf kürzer. So ist das. Weil
Subversion gegen Rom ist mal ein Kopf kürzer. Oder wird auf die Galeren geschickt.
Irgend so was. Oder? Okay. Das ist der Bruch, den die nicht-jüdischen
Christusnachfolgenden vollziehen. Und da entstehen Probleme. Okay? So. Wenn
Paulus weiter über das Gesetz schreibt oder

37:06 die Gebote, dann schreibt er, naja, man soll niemandem etwas schuldig bleiben.
Allen geben, was ihnen gebührt, dem Cäsar, was des Cäsars ist. Und was heißt das?
Die Steuern. Aber eben nicht die Verehrung als Gottheit. Das gebührt aus
Christusüberzeugung dem Cäsar eben nicht. Und man soll niemandem etwas
schuldig sein und dann fasst er zusammen, nur die Liebe schuldet ihr einander
immer. Das Motto, das ihr auch auf euren Taschen und so tragt. Nur die Liebe
schuldet ihr einander immer. Wer den anderen liebt, der hat den Nomos, die Thora
oder das Gesetz erfüllt. Alle anderen Weisungen sind so zusammengefasst. Du
sollst deinen Nächsten lieben wie dich selbst. Er ist wie du. Die Liebe tut dem
Nächsten nichts Böses. So ist die Liebe die Erfüllung des Gesetzes. Und diese

Dieses Transkript wurde mit KI generiert und kann Fehler enthalten.

© 2025 Worthaus e. V.



WORTHAUS TRANSKRIPT

38:03 Zusammenfassung. Man denkt dann so, ach das ist ja so christlich, oder? Das hat ja
schon Jesus gesagt und jetzt der Pater. Nein, das ist natürlich auch christlich. Aber
das ist zuerst einmal eine jüdische Zusammenfassung dessen, was Thora Erfüllung
heißt. Es gibt eine Geschichte, eine schöne jüdische Geschichte. Gibt ja immer diese
schönen jüdischen Geschichten. Also jetzt kommt eine. Also Rabbi Hillel, der
ungefähr, so wird gesagt, ein Zeitgenosse Jesu gewesen sein soll, der wurde von
einem Nichtjuden gefragt, gebeten, er solle ihm Thora lehren, während er auf einem
Bein steht. In der Zeit, in der er auf einem Bein steht. Er hatte da schon einen
anderen Rabbi gefragt. Der hatte sich geweigert, ihn Thora zu lehren, während er auf
einem Bein stand. Also Sie können mal ausprobieren, wie lange Sie stehen können
auf einem Bein. Und Rabbi Hillel sagte, kein Problem. Was dir nicht liebt, ist, das tu
auch deinem Nächsten nicht. Oder wir können es auch

39:06 anders sagen, was du nicht willst, dass ich dir tu, das füge auch keinem anderen zu,
die sogenannte goldene Regel. Und dann sagt Rabbi Hillel, das ist die ganze
Gesetzeslehre. Alles andere ist nur Erläuterung. Gehe hin und lerne. Ist doch
dasselbe. Wie was Paulus da gesagt hat, bleibt niemandem etwas schuldig, außer
die Liebe. Liebe deinen Nächsten wie dich selbst, steht ja im dritten Buch Mose,
1918. Also Paulus wiederholt lediglich jüdische Tradition für Nichtjuden. Dass die
Thora gültig und wegweisend bleibt für die Christusnachfolgenden aus den Völkern,
ist eindeutig. Also Paulus kann fragen, heben wir denn das Gesetz auf, wieder im
Römerbrief, heben wir denn das Gesetz auf durch den Glauben, das sei ferne,
sondern wir bestätigen das Gesetz. Oder er kann sagen, das Gesetz oder die Thora
sei heilig gerecht und gut. So. Jetzt werden sie aber sagen, aber da hat

40:05 doch Paulus dann auch gesagt, aus Werken des Gesetzes wird niemand gerecht. Ja,
wird niemand gerechtfertigt. Sondern nur aus Glauben oder, wenn wir dieses
griechische Wort Pistis auch noch anders übersetzen, aus Vertrauen, stehen sich
dann nicht Gesetz und Vertrauen oder Glaube als Gegensätze gegenüber. Zunächst
ist wichtig zu sehen, dass Paulus nicht Gesetz und Glaube oder Vertrauen einander
gegenübersteht. Es geht nicht um Gesetz oder Glaube, sondern es geht um Werke
des Gesetzes und Glaube oder Vertrauen. Werke des Gesetzes und Pistis, Glaube,
Vertrauen. Was sind denn diese Werke des Gesetzes? Ich habe eine Theorie, ich
weiß nicht, alle meine Kollegen teilen die, aber ich erzähle sie Ihnen jetzt. Und dann
können wir ja mal gucken. Das eine, das wichtig

41:10 ist, wir haben ja schon gesehen, also das Gesetz tun, erfüllen, das ist nicht entgegen
der Überzeugung Jesus ist der Christus. Das sollen die ja sehr wohl tun, diese
Christusnachfolgenden. Sie sollen das Gesetz erfüllen als nicht jüdische
Christusnachfolgende. Sie sollen das Gesetz nicht erfüllen als Jüdinnen und Juden.
Sie sind ja nicht Jüdinnen und Juden, verstehen Sie? Es geht um die Identität derer,
die nun diese Thora erfüllen sollen und wie das geschehen soll. Da sind Jüdinnen
und Juden, die erfüllen ihre Thora, weil das ihre gottgegebene Weisung fürs Leben
ist, mit allem was dazugehört. Und jetzt haben wir diese Nichtjüdinnen und
Nichtjuden, die orientieren, die gehören über Christus zum selben Gott Israels. Sie
sollen auch die Thora erfüllen,

Dieses Transkript wurde mit KI generiert und kann Fehler enthalten.

© 2025 Worthaus e. V.



WORTHAUS TRANSKRIPT

42:02 aber als nicht jüdische Menschen. Sie sollen Römer bleiben oder Griechen oder
Galaterinnen oder was auch immer. So, was bedeutet das jetzt? Ich vermute, ich
sage das so, ich vermute, es geht bei Werken des Gesetzes um Rituale, die zu
vollziehen sind, Rituale, die von Jüdinnen und Juden als Antwort auf ihre immer
schon vorlaufende Berufung oder Erwählung durch Gott gegeben wird. Also was mit
Werken des Gesetzes übersetzt wird bei uns, das ist die Antwort, die Jüdinnen und
Juden auf die vorauflaufende Gnade Gottes geben. Okay? Das ist nicht etwas, das
Jüdinnen und Juden tun, um sich die Gnade Gottes zu erarbeiten, sondern es ist die
Antwort

43:04 auf die immer schon erfolgte Erwählung vorauslaufender Gnade Gottes. Ich komme
darauf nochmal zurück. Weil Gott hat dieses Volk nicht erwählt, weil es irgendetwas
Besonderes ist, weil es irgendeine besondere Qualität hat, weil es irgendetwas
geleistet hat, so erzählen uns die Geschichten der hebräischen Bibel. Gott hat dieses
Volk zu sich gerufen und zu seinem Eigentum gemacht, weil er es liebte aus lauter
Gnade. Sie gehören zu ihm aus lauter Gnade. Er hat ihnen aus lauter Gnade und
Liebe zugesagt, ihr Gott zu sein. Und aus lauter Gnade und Liebe hat er ihnen eine
Weisung geschenkt, die ihnen helfen soll, diesem Ruf entsprechend zu leben in
Antwort auf diese

44:02 immer schon vorauflaufende Gnade. In Verantwortung. Damit wird nicht die
Beziehung zu diesem Gott hergestellt oder verdient. Die kommt immer von Gott. Die
ist gestiftet von Gott, nicht hergestellt von irgendeinem Juden oder irgendeiner
Jüdin. Das Tun der Thora in jüdischem Verständnis ist die Antwort auf Gottes Ruf
der Gnade. Das ist ganz wichtig. Werke des Gesetzes können diese Beziehung nicht
herstellen. Die Rituale, die Jüdinnen und Juden vollziehen, inklusive die
Beschneidung, ist eine Antwort auf den Ruf Gottes. Wenn nun früher Pagan lebende
Menschen versuchen, diese Rituale zu vollziehen, dann ist es möglich, dass sie
damit die Beziehung zu Gott herstellen

45:07 können. Wie das ja in ihrem Ich gebe, damit du gibst. Das pagane Verständnis der
Gottesbeziehung. Und wenn sie das so verstehen, dann verstehen sie die
Gottesbeziehung nicht richtig. Die kann nicht hergestellt werden. Die kann nur
empfangen werden. Und aus dieser Beziehung heraus kann geantwortet werden.
Aber wie geschieht das nun, wenn man nicht jüdisch ist? Die eine jüdische Antwort,
ich nehme nur das eine Beispiel, die eine jüdische Antwort ist, dass Jungen am
achten Tag nach ihrer Geburt beschnitten werden als Siegel, als Zeichen des
Bundes. Nicht als Herstellung des Bundes, sondern als Zeichen dieses Bundes. Als
Zeichen dieser vorauslaufenden Gnade Gottes. Kein erwachsener, früher Pagan
lebender Mann kann dieses Gebot erfüllen. Ist nicht möglich. Ist

Dieses Transkript wurde mit KI generiert und kann Fehler enthalten.

© 2025 Worthaus e. V.



WORTHAUS TRANSKRIPT

46:08 nicht möglich. Geht nicht. Deshalb soll er es auch nicht vollziehen. Weil es ist nicht
die Beschneidung eines erwachsenen Mannes. Und das ist ein Unterschied zum
heutigen rabinischen Judentum, muss ich ganz deutlich sagen. Im heutigen
rabinischen Judentum ist das anders. Aber in der Antike war das so, dass die
Überzeugung vorherrschte, dass ein erwachsener Mann mit der Beschneidung, auch
wenn er alle anderen jüdischen Gebote einhält, damit nicht ein ganzer, ein geborener
Jude wird. Nein, kann er ja nicht. Er ist kein geborener Jude. Und es gibt einen
Begriff für diese Menschen, die sich zum Judentum hingezogen fühlen, die
dazugehören wollen in der Antike außerhalb des Christusereignisses. Und das sind
proselytos, proselyten Juden, proselyto-judaeo. Es gibt

47:03 Inschriften für proselyto-judaeo. Das ist ein spezieller Status innerhalb der jüdischen
Tradition. Das ist aber ein spezieller Status. Man gehört dazu aber nicht hundert
Prozent. Also ein erwachsener Mann kann dieses Siegel der Beschneidung, dieses
Siegel, also das Antwort der Eltern gilt auf die vorauslaufende Erwählung Gottes,
kann dieses Zeichen gar nicht vollziehen. Und wenn er es versucht, dann kommt
irgendwas Verkehrtes raus damit. Deshalb sagt Paulus Nein, diese Rituale, die
jüdische Identität kennzeichnen, die sind für Jüdinnen und Juden, die sind nicht
verkehrt, aber ihr sollt jetzt dazugehören als Nicht-Juden zu diesem Gott. Und
deshalb vollzieht ihr die nicht. Ihr erfüllt die Torah als Nicht-Juden. Und diese Nicht-
Juden, die sollen eben verstehen,

48:01 dass ihre Beziehung zu diesem Gott allein auf Vertrauen, auf Gottes Ruf, auf Gottes
vorauslaufende Gnade beruht, auf die sie antworten sollen in ihrem Alltag. Deshalb,
also in der Beziehung habe ich schon einen Unterschied erwähnt im
Gesetzesverständnis, aber das ist kein Bruch das ist keine Zurückweisung des
Gesetzes, sondern das ist ein Unterschied. Ich komme darauf kurz nochmal zu
sprechen, gucke auf meine Uhr. So viel mal zum Gesetz, Kontinuität mit dem Gesetz,
also kein Bruch, sondern ein Alternatives, eine Differenz, was das bedeutet für Juden
und Nicht-Juden. Jetzt kommen wir da zum Messias. Also auch die Erwartung, jetzt
können Sie sich schon ausdenken, auch die Messias-Erwartung ist kein Bruch mit
der jüdischen Tradition, natürlich nicht, sondern Teil jüdischer Traditionen der
damaligen Zeit und übrigens bis heute Messias-Erwartungen durchdringen jüdische
Traditionen. Es gab im ersten Jahrhundert so etwas wie eine Grammatik

49:08 des Messianismus, sagt man dem, es gab unterschiedliche Vorstellungen. Das wäre
eine Vortragsreihe für sich, oder? Messias-Erwartungen machen wir ein anderes Mal
vielleicht. Wichtig ist, es gibt nicht eine jüdische Vorstellung, so ist der Messias und
so ist es, wenn der Messias kommt. Das gibt es nicht. Es gibt eine große Vielfalt und
die sind unterschiedlich, die widersprechen sich, die stehen sich entgegen, aber alles
innerhalb der jüdischen Tradition. Dahinter steckt die Hoffnung, irgendwann mal
wieder selbstbestimmt sein jüdisches Leben zu können. Sie müssen sich daran
erinnern, in der Zeit, erstes Jahrhundert, ist jüdisches Leben immer auch
fremdbestimmt. Da sind immer Oberherren, Herren, ich sage sehr bewusst,
Oberherren, die vorgeben, wie man jüdisch leben kann. Man kann jüdisch leben, aber
immer unter

Dieses Transkript wurde mit KI generiert und kann Fehler enthalten.

© 2025 Worthaus e. V.



WORTHAUS TRANSKRIPT

50:03 Vorgabe imperialer Mächte. Müssen wir jetzt nicht im Detail darauf eingehen. In
diesem Kontext entstehen diese Hoffnungen. Natürlich, man kann auf einen
kriegerischen Messias hoffen, der dann mal aufräumt und Judea wieder gänzlich
unter jüdische Vorherrschaft bringt. Vielleicht so eine Art David oder so ein bisschen
wie der Erzengel Michael, der ist ja auch so ein Kämpfer. Aber es gibt auch
Vorstellungen von einem Priester-Messias oder von zwei Messiasen, ein königlicher
und ein priesterlicher. Oder es gibt Vorstellungen, dass da ein präexistenter Messias
ist, der dann kommt. Oder ein erster Messias, der stirbt und dann kommt ein zweiter,
der dann alles gänzlich in Ordnung bringt. Und es werden gewisse Texte der
Schriften messianisch gedeutet. In Jesaja, diese sogenannten Gottesknechtslieder,
die sind nicht an sich

51:02 schon. Die müssen nicht an sich schon auf einen Messias hindeuten, die können
aber als messianisch gedeutet werden. Oder bei Sacharia. Es wird einer kommen,
der auf dem Füllen einer Eselin reiten wird. So, weil es nicht ein Kriegs-Messias sein
wird und so weiter. Ja, und Messiasse, in welcher Form sie vorgestellt werden, die
würden Frieden und Gerechtigkeit bringen für Israel und manchmal auch für die
nicht-jüdischen Völker. Auf alle Fälle wird da Frieden sein. Ich erzähle Ihnen eine
Geschichte aus so einem Narrativ, wie das sein wird. Das hat gar nichts mit
christlicher Tradition zu tun. Sie steht im ersten Buch Henoch. Das ist ein Buch, das
in der Äthiopischen Kirche kanonisch ist, aber in keiner anderen Kirche. Und das
auch unter den Schriften von Komran gefunden

52:00 wurde. Also dort gibt es so eine Art Fabel von Tieren. Und da gibt es Schafe in dieser
Fabel. Das ist das Volk Israel und da gibt es Raubtiere, Raubvögel und Löwen und
Wölfe. Und diese Schafe, die werden drangsaliert von diesen Raubtieren, gefressen
und so weiter. Und die haben Farben, diese Tiere. Die Raubtiere sind schwarz und die
Schafe werden rot, weil sie bluten. Und dann kommt das Ende der Tage. Da werden
also die Schafe von Gott wieder ganz weiß gemacht und ihr Fell wird ganz dick. Also
sie sind sehr gesund. Und sie gehen alle in den Tempel. Also Israel versammelt sich
im Tempel. Und dann kommt ein großer weißer Stier mit großen Hörnern und der
beeindruckt die wilden

53:03 Tiere, die vorher Israel so bedrängt haben, die Schafe. Und diese wilden Tiere, die
vorher Israel terrorisiert haben, die wenden sich jetzt in Achtung und Respekt diesem
Stier zu, diesem Weißen. Und indem sie sich diesem Stier zuwenden, werden sie alle
verwandelt in weiße Rinder. Und gehen auch alle in den Tempel. Und der Herr der
Schafe freut sich riesig über diese Versammlung von scharfen, weißen Schafen und
weißen Rindern im Tempel. Wunderbar, oder? Das ist eine der Vorstellungen, die da
in dieser Zeit herumschwimmt. Wunderschön, können wir uns auch wiederfinden,
oder? Ja, und dann ist der Bar Kochba, der um 133 bis 136 unserer Zeitrechnung
beim zweiten oder wie immer man dann zählt, dritten Aufstand der Juden gegen
Rom von Rabbi Akiva zum Messias erklärt wurde.

Dieses Transkript wurde mit KI generiert und kann Fehler enthalten.

© 2025 Worthaus e. V.



WORTHAUS TRANSKRIPT

54:04 Beide kamen beim Aufstand ums Leben, aber Rabbi Akiva ist trotzdem einer der
größten Weisen der jüdischen Tradition bis heute in den Pirkei-Avot, in dieser
Sammlung von Weisheit der Väter. Also, die Hoffnung auf das Kommen eines
Messias oder das Anbrechen der messianischen Zeit sind keine Gründe für einen
Bruch. Auch nicht die Überzeugung, dass in einem bestimmten Menschen sich der
Messias gezeigt oder inkarniert hat. Also das Bar Kochba war ein irdischer Mensch
wie wir. Dann kommt das nächste Gegenargument, aber ein Leiden der Messias,
einer der stirbt, eines gewaltsamen Todes, das ist ja doch nun was wirklich anderes.
Ja und nein, ich habe Ihnen schon gesagt, sowohl als auch, ist so meine These. Auf
alle Fälle ist es ein Skandal, ein Skandalon für Juden und eine Dummheit für Nicht-
Juden. Ja, ein Gekreuzigtag,

55:05 ein Gefoltertag, natürlich. Nun, ich bin der Meinung, die Sache ist auch nicht ganz so
eindeutig, weil es gibt, also ich habe schon die Gottesknechtslieder erwähnt. Der
geschundene Gottesknecht, Jeremiah, beim Propheten Jeremiah, das Thema der
Verfolgung des Propheten, im Buch der Maccabea, nicht Teil der protestantischen
Bibel, Teil der katholischen Bibel, gibt es Märtyrergeschichten, die Geschichte der
sieben Brüder und der Mutter, die zu Tode gefoltert werden, die sich weigern,
angesichts der Todesdrohung und der Folter von der Treue zu Gott abzuweichen. Die
nehmen lieber den Tod auf, als der Treue zu Gott abzuschwören. Und da sagt einer
dieser Brüder dann, und ich zitiere, das ist im zweiten Maccabea, Buch 7, 9, ich
zitiere,

56:00 Du nimmst uns dieses Leben, sagt der Gefolterte zum Folterer. Aber der König der
Welt wird uns zu einem neuen, ewigen Leben auferstehen lassen, weil wir für seine
Torah gestorben sind. Und es finden sich weitere Texte, die anklingen lassen, dass
es Vorstellungen gibt, dass der ungerechte Tod, der gewaltsame ungerechte Tod
eines jüdischen Menschen in Treue zu seinem Gott eine Bedeutung hat, nicht
einfach nur ein schrecklicher Tod ist. So, dieser Messias, der wurde ja immer schon
vorgestellt als ganz nahe verbunden mit dem einen Gott. Was ich mit all dem sagen
will, ist, dass auch Vorstellungen vom unschuldigen Leiden um Gottes und seines
Volkes willen, den jüdischen Traditionen der Zeit des ersten Jahrhunderts nicht
fremd sind. Sie entstehen, also was dann über

57:03 Christus und im Christusbekenntnis ausgedrückt wird, entsteht in einem Umfeld, in
dem ähnliche Gedanken – ich sage nicht dieselben – aber ähnliche Gedanken
präsent waren. Die kamen nicht einfach aus dem Nichts. Und die Hoffnung auf die
Totenauferweckung, die wurzelt in jüdischen Erwartungen. Also, dass einer, der
eines ungerechten Todes stirbt, auferweckt wird, dass Menschen, die gestorben
sind, auferweckt werden, die finden sich im Buch Daniel, im zwölften Kapitel, sie
finden sich im ersten Henoch-Buch, sie finden sich im Ezechiel-Buch und auch bei
Jesaja. Also, damit will ich sagen, auch, dass der Gefolterte als auferweckter
gesehen wird, passt in den Kontext jüdischer Hoffnungen und Erwartungen, im
größeren Kontext. Damit wird ausgedrückt,

Dieses Transkript wurde mit KI generiert und kann Fehler enthalten.

© 2025 Worthaus e. V.



WORTHAUS TRANSKRIPT

58:01 dass Gottes Loyalität, Gottes Treue zu seinen Menschen auch durch gewaltsamen
Tod nicht aufgehoben wird. Das wird damit ausgedrückt. Und hier hinein werden
dann Aussagen über Jesus als den Christus gemacht. Kleine Nebenbemerkung, es
ist vielleicht – nein, ich glaube mit Sicherheit kein Zufall – dass Paulus, der
Pharisäer, diese Dimension von Kreuz und Auferweckung so zentral formuliert. Da
ist er wirklich ein großer Theologe, weil für Pharisäer die Auferstehungshoffnung
ganz zentral war. Anders als für die Sadduzeer, die keine solche Hoffnungen hiekten.
Und hier haben wir eindeutig den Pharisäer Paulus, der von Christus überzeugt ist,
der in dieser Tradition auch die Auferweckung Jesu Christi reflektiert. So, jetzt habe
ich viel über die Kontinuität

59:02 gesagt. Jetzt kommen wir noch zu all diesen Bruchgeschichten oder eben diese
Differenz. Ok. Nochmal unsere vier Themen. Gott, Schriften, Gesetz und Messias. Es
bleibt dabei, der Gott des alten Testaments ist derselbe Gott wie der Gott des neuen
Testaments. Der Gott Jesu Christi und aller Christusnachfolgenden, ob Jüdinnen
oder Juden oder auch Nichtjüdinnen und Nichtjuden, ist derselbe Gott. Er ist
Schöpfer auch aller nichtjüdischen Völker. Im Unterschied zu anderen jüdischen
Traditionen der Zeit des zweiten Tempels sind die Christusnachfolgenden nun aber
überzeugt, dass sich mit dem Kommen des Messias der Gott Israels auch den
Völkern geoffenbart hat. Mit dem Christus Jesus hat sich der Gott Israels auch, nicht
nur, aber auch den Völkern geoffenbart und

60:04 zwar sehr direkt und ihnen eine Tür aufgemacht, nun auch ganz und gar durch
Christus zu diesem Gott zu gehören. Also das ist das, was wir dann universelle
Dimension der späteren christlichen Traditionen. Die besteht aber nicht in einer
Überwindung oder in einer Nivellierung jüdischer Identität. Es ist eine Ausweitung
der Zugehörigkeit, die in Christus geschieht. Nicht eine Überwindung spezifisch
jüdischer Zugehörigkeit, sondern eine Ausweitung. Und weil in Christus sagt Gott
diesen Menschen aus den Völkern in Christus nun zu, auch ihr Gott zu sein. So wie
er Israel sagt, ich bin euer Gott, sagt er nun auch den Völkern in Christus und durch
Christus, ich bin euer Gott.

61:01 Und den Segen, den er Abraham versprochen hat, erstreckt sich in Christus nun auch
auf die nicht-jüdischen Völker, aber eben nur in Christus. Das ist das, was ich sage.
Okay, wir müssen dies, wenn wir sagen universelle Dimension, dann müssen wir sehr
vorsichtig sein. Also die, die immer noch Pagan leben, also die, die diese falschen
Gott, sogenannt falschen Gottheiten verehren, die sind da nicht eingeschlossen. Es
sind nur die, die sich zum lebendigen Gott kehren. Die Juden sind ja schon da.
Verstehen Sie? Ob sie jetzt von Christus überzeugt sind oder nicht, ist da gar nicht
die Frage. Die sind ja schon, die gehören schon zu diesem lebendigen Gott. Ob sie
immer sich so verhalten, wie sie sollen, das ist eine andere Frage, aber die gehören
dazu. Aber neu dazu gehören die, die sich jetzt in Christus, diese aus den Völkern,
die sich jetzt in Christus, dem einen Gott zuwenden. So, das ist neu. Okay, das ist
eine Differenz zu jüdischen Traditionen vor dem Christusereignis oder zu jüdischen
Traditionen, die nicht vom Christusereignis

Dieses Transkript wurde mit KI generiert und kann Fehler enthalten.

© 2025 Worthaus e. V.



WORTHAUS TRANSKRIPT

62:05 überzeugt sind, dass dieser Gott jetzt auch der Gott der Völker ist. Okay, so viel. Das
ist eigentlich das einzige in Bezug auf das Gottesverständnis. Okay, die Schriften
habe ich schon gesagt. Die sind natürlich der Ausdruck, die Leitlinie für eine
Gottesbeziehung, auch für diese frühe Pagan lebenden Menschen. Habe ich jetzt
schon ein paar Mal gesagt, woher soll man denn sonst Orientierung finden? Das
Entscheidende in dieser Sache ist auch, also wie in Bezug auf Gott gelten diese
Schriften jetzt auch für diese Menschen in Christus aus den Völkern. Sie gehören
auch den Christusnachfolgenden aus den Völkern. Das heißt, sie gehören immer
noch, diese Schriften, dem Volk Israel. Also keine Ersatzlehre, keine Substitution. Sie
gehören auch den Christusnachfolgenden

63:08 aus den Völkern, sind auch autoritativ für sie so. Das heißt, diese Menschen aus den
Völkern, und ich nehme jetzt eigentlich beinahe alle unter uns raus, das sind so wir
oder Kirche, aus den Völkern, wir suchen zu verstehen, was diese Schriften für uns
als nicht-jüdische Menschen bedeuten. Das heißt, sie können nicht exakt dasselbe
bedeuten wie für jüdische Menschen. Verstehen Sie? Da gibt es Unterschiede im
Verstehen. Das ist aber kein Gegensatz, das meine ich. Das ist auch kein Bruch.
Deshalb betone ich dieses auch. Israel ist gerufen durch Abraham und am Sinai zu
hören auf Gott, zu antworten. Wir sind gerufen durch Christus zu hören und zu
antworten. Das ist ein Unterschied. Man sieht anders, man hört anders. Also wir alle

64:04 sehen und hören anders sowieso. Wir können ja nicht in unsere Schuhe die Füße
tauschen und so weiter. Aber das ist der Grundunterschied. Oder wie der frühere
Oberrabiner von Großbritannien es einmal ausgedrückt hat, Jonathan Sacks, den ich
sehr, sehr schätze. Er hat gesagt, wenn Gott Menschen macht in seinem Bild, dann
kommen Unterschiede heraus. Das ist kein Gegensatz, das ist doch zu feiern.
Deshalb können wir in Beziehung zu diesem Gott in Verschiedenheit leben, auch als
Jüdinnen und Juden, ob überzeugt von Christus oder nicht, und als Menschen aus
den Völkern, die in Christus in einen Zugang, in eine Zugehörigkeit zu diesem Gott
gerufen sind. In Verschiedenheit zu sehen und zu hören ist kein Gegeneinander.
Leider ist die christliche

65:01 Geschichte eine andere geworden. Und die Herausforderung meiner Meinung nach
heute besteht darin, zu versuchen, das nicht mehr als Gegensatz zu sehen, sondern
die Verschiedenheit zu achten, zu respektieren, auch in Streitgesprächen. Aber das
ist etwas anderes als im Gegensetzen. Jetzt noch zum Gesetz, habe ich schon
angetönt. Die Torah ist Leitlinie auch für die Menschen aus den Völkern. Sie sollen
sich in ihrem Alltag an diesen Geboten orientieren als Menschen aus den Völkern,
aber eben nicht als Israel. Wir sind nicht Israel. Keine Beschneidungen am achten
Tag, Speisegebote meistens nicht. Das ist also so ein bisschen eine vage Sache,
weil in der Apostelgeschichte steht dann auch, also kein Konsum von
Götzenopferfleisch, nichts Zersticktes und kein Blut. Also Blutwürste waren nicht
vorgesehen. Waren die dann in unseren Speiseplan gekommen,

Dieses Transkript wurde mit KI generiert und kann Fehler enthalten.

© 2025 Worthaus e. V.



WORTHAUS TRANSKRIPT

66:06 das hat bisher noch niemand herausgefunden. Da habe ich mit ein paar Leuten
gesprochen, weiß niemand. Irgendwann einmal war die Esslust so groß, dass es
rausgeflogen ist. Okay, aber es handelt sich um sehr wenige Gebote, die für Christus
Nachfolgende aus den Völkern nicht gelten. Das sind nur wenige. Die meisten gelten
für uns auch. Dass die, die den Tempel betreffen, nicht gelten. Ja, das hat ja mehr
damit zu tun, dass es gar keinen Tempel mehr gibt. Gelten sie nicht. Ist ja logisch,
oder? Also, und alles, was mit Ethik zu tun hat, das gilt sowieso. Das gilt sowieso.
Und dass kein Mensch gerechtfertigt wird durch das Tun des Gesetzes, in die rechte
Beziehung gerückt wird, das ist eine jüdische Grundüberzeugung. Das haben wir
nicht für Christen erfunden. So, jetzt komme ich noch zu den Reinheitsgeboten.
Ganz kurz,

67:03 weil ich sehe schon, Sie sind sehr tapfer beim Zuhören. Aber ich möchte das ganz
kurz noch sagen, weil das ist so ein kritischer Punkt. Reinheitsgebote, diese
Reinheitsdinge und was ist das Komisches und so. Viele dieser Gebote haben etwas
mit dem Tempel zu tun und weil ja kein Tempel mehr steht, okay, sind sie obsolet.
Aber es gibt eine Reihe von Reinheitsgeboten, die haben mit körperlichen Vorgängen
zu tun. Menstruation, Samenerguss, Geburt und Tod. Das ist alles normal. Das sind
normale körperliche Vorgänge. Die sind weder gut noch schlecht, die sind. Die
gehören zum menschlichen Leben. Und da gab es in allen Gruppen, in allen
Traditionen der Antike Regeln, wie man mit diesen Bereichen umzugehen hatte. Und
in der späteren Kirche war es ja durchaus nicht so, dass all diese Regeln über Bord
geworfen wurden. Ich weiß nicht, ob Sie sich erinnern, aber bis ins 20. Jahrhundert
hinein wurde unter anderem gegen die Ordination

68:06 von Frauen in der Kirche vorgebracht, dass es ja nicht sein könne, dass eine
Menstruierende dem Abendmahl vorstehe. Das war ein Argument. Haben wir damit
die Reinheitsgebote über Bord geworfen? Wenn das ein Argument war, das ist ein
Reinheitsargument in antiker Vorstellung. Oder noch bis ins 21. Jahrhundert hinein
gab es, gibt es die Regel, dass eine Frau erst 40 Tage nach der Geburt wieder zum
Gottesdienst kommen kann, also zur Kirche oder am Abendmahl oder der
Eucharistie teilnehmen kann. Der Zeitraum wurde dann mit einem sogenannten
Muttersegen und vielen Volksbräuchen verbunden und die junge Mutter wurde dann
feierlich wieder zum Gottesdienst begrüßt. Das war bis in die 30er Jahre, 1930er
Jahre in katholischen Traditionen im deutschsprachigen

69:00 Raum der Fall und ist heute noch eine Regel in gewissen orthodoxen Traditionen.
Und der Zölibat, und dann bin ich dann beinahe am Ende, der Zölibat wurde in der
römisch-katholischen Kirche im zweiten Lateralen Konzil unter anderem mit der
Begründung eingeführt, dass ein Priester ja nicht täglich Messe feiern könne, wenn
er in der Nacht zuvor sexuell aktiv gewesen sei, also Samenerguss hatte, das macht
ihn unrein und deshalb kann er nicht der Kommunion vorstellen. Und die Messe soll
täglich gefeiert werden. Ergo, Zölibat ist eine logische Lösung. Also ist ein Teil des
Arguments, gibt da noch andere. Aber ich will damit nur sagen, wir haben so ein
komisches Verhältnis zu diesen Reinheitsgeboten, sogenannten Reinheitsgeboten.
Also so weit entfernt davon sind wir unserer aufgeklärten westlichen Gesellschaft
jetzt auch wieder nicht gewesen. So, die Freiheit in Christus ist nicht eine Freiheit
von der Orientierung an Gott und seiner Thora. Es ist die Freiheit von allem, was

Dieses Transkript wurde mit KI generiert und kann Fehler enthalten.

© 2025 Worthaus e. V.



WORTHAUS TRANSKRIPT

70:01 versklavt. Das ist was ganz anderes. Die Reinheitsgebote im Verständnis antiker
Menschen waren keine Versklavung, das waren Guidelines, das waren Leitlinien, die
helfen sollten. So, und jetzt noch zum Messias. Okay, unterscheidet uns das
Bekenntnis zu Jesus als dem Messias von jüdischer Tradition oder nicht? Und ich
sage ja und nein. Nein, es steht jüdischer Tradition nicht entgegen. Es ist kein
Gegensatz. Es ist eine Variation jüdischer Tradition. Ja, wenn gesagt wird, dass in
diesem Jesus Gott sich geöffentbart hat, dass er der Christus ist. Das ist, ich würde
das mal so sagen. Damit haben diese Christusnachfolgenden gesagt, jetzt ist etwas
geschehen, das in jüdischen Vorstellungen vorstellbar ist, erhofft wird. Es ist jetzt
geschehen und aus diesem, aus dieser Überzeugung,

71:01 also wir haben Jesus, den Gekreuzigten, auferweckt, gesehen, dass es die
Bestätigung Gottes, dass er ihm treu bleibt. Das ist der Messias. Daraus ist eine
Bewegung entstanden. Das war vorher noch nie so da, dass eine real existierende
Bewegung aus so einer Überzeugung entstanden. Das ist etwas Neues. Das ist
etwas Neues und diese Bewegung breitet sich aus und wird immer stärker. Aber das
Bekenntnis an sich ist nicht gegen, es ist eine Differenz. So könnte, würde ich heute
sagen, Christusnachfolgende oder wir Christinnen und Christen, wir sind überzeugt,
der Messias ist schon gekommen. Aber er ist ja jetzt nicht hier. Er ist aufgefahren
und sitzt zur Rechten Gottes. Er wird wiederkommen. Wir leben also in einer, Albert
Schweizer hat gesagt, in einer Zwischenzeit, schon und noch nicht. Unsere jüdischen
Brüder und Schwestern, die sagen, wo habt ihr gesehen,

72:06 dass er denn schon da war? Und warten auf. Das ist der Unterschied. Ist er groß? Ist
er klein? Paulus ist überzeugt, dass Gott am Ende der Tage, und wir sind noch nicht
dort, wenn er in Vollendung alles vollendet wird, ganz Israel gerettet wird. Aber wie,
sagt er nicht? Wie sagt er nicht? Wir alle leben in einer Zwischenzeit. Wir Christinnen
und Christen, so in der Überzeugung, da war schon was. Deshalb gehören wir zu
diesem einen Gott. Jüdinnen und Juden, die davon nicht überzeugt sind, leben auch
in der Beziehung zum einen Gott und sind auch in Erwartung. Das ist ein
Unterschied, aber kein Gegensatz. Verstehen Sie, was ich damit sagen will? Man
muss sich nicht bekämpfen, wenn man verschieden ist. Man kann darüber
diskutieren. Man kann darüber streiten.

73:03 Aber es ist kein Gegensatz. Es ist ein Unterschied. Und ja, damit verändern sich auch
gewisse Perspektiven, auch wie wir diese Schriften verstehen. Es gibt eine
zweifache Nachgeschichte und so weiter. Und am Ende der Tage, denke ich, ist es
wichtig zu sehen, dass wir alle hoffen, dass wir alle wahrnehmen, wir leben nicht in
der Vollendung der Zeiten. Gott ist nicht alles in allem. Es ist nicht alles schon
gerecht, friedlich, erfüllt. Wir leben in einer immer noch gebrochenen Welt. Und
damit ist der Ruf so unterschiedlich denn auch wieder nicht, ob in Christus oder
nicht. So viel es uns möglich ist, kleine Quäntchen an Frieden und Gerechtigkeit und
Hoffnung in dieser Welt zu sehen, in der Hoffnung, dass dieser Ewige, der unser
Allergott ist, mit uns sein wird.

Dieses Transkript wurde mit KI generiert und kann Fehler enthalten.

© 2025 Worthaus e. V.


	Paulus und das Judentum: Kontinuität oder Bruch | 15.5.1

